Monografias de la Sociedad Espaiiola de Estudios Medievales
Ne23

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPANICOS
EN LA EDAD MEDIA

Jorge Diaz Ibdiiez, Maria José Canizares Gomez y Mdrio Farelo (Coords.)




Monografias de la Sociedad
Espanola de Estudios Medievales

23

Jorge Diaz Ibafnez
Maria José Cafizares Gomez
Mario Farelo
(coords.)

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPANICOS
EN LA EDAD MEDIA

MURCIA

2025

&é‘%’?
%ﬂyd%“\“
TmMmwun

CENTRO DE CIENCIAS HUMANASY SOCIALES



Titulo: El papado y los reinos hispdnicos en la Edad Media
Monografias de la Sociedad Espafiola de Estudios Medievales, 23

Coordinadores:

Jorge Diaz Ibafiez, Maria José Cafizares Gomez, Mario Farelo

Reservados todos los derechos. De acuerdo con la legislacién vigente, y bajo las sanciones en ella
previstas, queda totalmente prohibida la reproduccién y/o transmisién parcial o total de este libro,
por procedimientos mecanicos o electrénicos, incluyendo fotocopia, grabacion magnética, 6ptica
o cualesquiera otros procedimientos que la técnica permita o pueda permitir en el futuro, sin la
expresa autorizacion por escrito de los propietarios del copyright.

El estudio que compone esta monografia ha sido evaluado y seleccionado por expertos a través del
sistema de pares ciegos.

© De los textos: los autores
© De la edicién: Sociedad Espafiola de Estudios Medievales

4\»“5”"‘% Sociedad
<

& o

S % | Espafiolade CcSsIC W

1> .

?3%5 Estudios o1 Rz
90/),15336"§ Medievales CENTRO DE CIENCIAS HUMANASY SOCIALES

Este libro ha contado con la financiacion del Proyecto |+D+i del Ministerio de Ciencia e Innovacion
Pacto, negociacién y conflicto en la cultura politica castellana (1230-1516), PACNECON (PID2020-
113794GB-100).

Este libro forma parte de los trabajos del Grupo de Investigacién de la Universidad Complutense de
Madrid n? 930369 Sociedad, Poder y Cultura en la Corona de Castilla, siglos XIIl al XVI.

L= ]

Imagen de portada: El papa Honorio Ill. Giotto. Escenas de la vida de San Francisco. Honorio Il escu-

PACNECON

?
PI2020-1137940H- 100

chando la predicacién de San Francisco. Pintura al fresco en la basilica superior de San Francisco, Asis.

ISBN: 978-84-09-79512-3
Depésito Legal: MU 2127-2025

Disefio e impresion: Compobell, S.L. Murcia
Impreso en Espania



INDICE

Introduccion
Jorge Diaz Ibafiez, Maria José Cafiizares Gomez, Mario Farelo (coords.).......

LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA Y EL PAPADO

La iglesia hispano-visigoda frente al papado: entre la comunion y el des-
encuentro
Pablo C. DIaz MartinNeZ ...ccceeeeveesieeeenierieeienteeeeet et eeestee et et esseseeseeaes

DE LA £PocA DE LA REFORMA GREGORIANA A LOS UMBRALES DEL PAPADO DE AVINON

Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre
Braga y Roma (siglos XI-XIl)
FranCeSCO RENZI .ueiieeeieieieeeee ettt ettt st s e e e e emee e

La Divisio Wambae: un falso al servicio de la Reforma Gregoriana (ss. XI-X!i)
IVAN GArcia IZQUIEIAO wieievieeeeeiieieeeecrteceee e eereeee e e ssvee e e re e s s aeessvaesssanaes

Ledn, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: una primera aproxima-
cioén a la figura de la reina como agente diplomadtico
Sonia Campos CUAAIAdO ...ieeieceeiiieeeececitreeecectere e e e e e ee e aee e e e e e reeeeeeeaes

Continuidades y novedades en la intervencion del papado en los reinos
hispdnicos con la Reforma Gregoriana
Fernando ROdamilans RAMOS ......c.ceevuerervereeerieenseeensiereeessseessneesssessssesseesns

Elrecurso a la autoridad papal en las relaciones entre las didcesis de Urgell
y Roda-Barbastro (siglos XI'y XIl)
Pablo ACAl MArAVEIT ...c.cueeeeuieeiereteeeteete et st e et et e te s nee st e sreesssessneenene

Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia ga-
llega hasta el tiempo de los primeros Trastdmara: una lectura en la cons-
truccion de los espacios politicos peninsulares

X0SE M. SANCHEZ SANCNEZ....uviiieieiteectecctee et

11



Alfonso X emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
05Car VIllarro@l GONZALEZ c...eeveeeieiececececeeeceeeeee ettt nesesenens

La excomunién del rey Pedro el Grande y su acusacion como Debitorem et
Violatorem Publicum durante la guerra de las Visperas Sicilianas
GUITE COLOMET PEIEZ «ueevreiereeiererstesiieesieeesseeestesseessanesnnessessssesssnessnnessseens

EDICION DE FUENTES Y DIPLOMATICA PONTIFICIA

Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpreta-
cién e investigacion
KLAUS HEIDEIS. ..ottt ettt ettt ettt st e st e s e e sse s e e ssneesens

Las supplicationes Romano Pontifici. Posibilidades de estudio
Santiago DOMINGUEZ SANCNEZ....uueeeeeeeeereeeeeerrreeeeeereeeeeeeerrereeeeenreeeeeenans

Un cartulario para los diplomas pontificios: el bulario de San Milldn de la
Cogolla (siglo Xlll)
Leticia AZUNAEZ SAN MIGUEL ...veiiureeeeciieieteeetee et seee e s vae s e e

Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de
la Catedral de Leon. Estudio diplomadtico
JaVIEr DOMINGO PEIEZ .....ueeeeeeieeeteeeeeteeeecteeeectee e e e e e eee e e eate e e ree e e baeeenseas

PAPADO, GUERRA Y FISCALIDAD

Pontificado y guerra contra el islam en la peninsula ibérica (siglos XI-XIl])
Carlos de AYala MartiNeZ.......eecceeeeeeieeeeeieeeecreeeecreeeeereeeeerreeeeseeeeesseesesssneens

Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragon en el siglo
XXI: sélidos cimientos para nuevos enfoques
Esther Tello HEMNANAEZ....ccuviiriiiiieirierciecceereeseeesresetessreessanessessnesssnesnns

EL PapaDo DE AVINON, EL CismA Y EL CONCILIARISMO
Monarquias hispanas y Pontificado en tiempos de asedio a la autoridad

pontificia
Vicente Angel Alvarez Palenzuel@..........oueeceeeeeeeececeeeeeiceeeeeseseeeeeesesessesenens

177

205

227

255

271

287

307

333



Entre dos capelos y una corona. El conflictivo cardenalato de Jaume de Pra-
des en tiempos del Cisma de Occidente
Eduard JunCoSa BONEL.....cccierreerieeireereieretenireeseeessnesesessseessnnesssessssessseessns

La embajada aragonesa al concilio de Constanza (1416-1418): entre peticio-
nes y reivindicaciones histdricas
Maria JOSE CAfiZAr€S GOMEZ uuuuuueverereeeeeeiiieiieiiiieenernrrrerrrereeeeeeeeeeesessssssssnnes

Presentacion de recursos a la sede apostdlica por parte de los vasallos del
arzobispo y del cabildo de Toledo
Jorge FErnandez TOrbiO.....iccueeeeceee ettt e e e

Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Ferndndez de Frias y el
final del Cisma de Occidente
JOIZE DIAZ IDANEZ «.uvvveeeeeeireeeeeeceteeee et eeerrreeeeeerreeeeeesssnnaeessensnnneees

Il papa, il re, il principe e Uinfante: la guerra civile portoghese alla luce delle
fonti vaticane
GiUlia ROSSI VAIT0 «.eeeeeeeeeieeeteieeeneteeieeeeteeset et s te st st s et e e e s ee s neesneens

Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale du-
rant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
MAFTIO FATELO ...ttt ettt ettt et e se e st st e s e b eae

In personam sui familiaris: Studying the familia of cardinal Antdo Martins
de Chaves using the Registers of Supplications (1439-1447)
ANndré Moutinho ROATIGUES ...eeeeeeerreeeeeeeeieeeeeeeeireeeeeeerreeeeeeesnnereeesssnnnnneees

HACIA UNA NUEVA FORMA DE SOBERANIA PONTIFICIA A FINES DE LA EDAD MEDIA Y EN LOS
UMBRALES DE LA MODERNIDAD

La actuacion del papado en las reformas de los monasterios y conventos
de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
JUGN AL Priet0 SAYAZUES ..eeeevveeeeiieeeeieeeeeteececteeeeteeeeeeeeeeereeeeesseee e saaeensens

Las misiones en la Curia de Francisco de Toledo, dedn de Toledo y obispo

de Coria (ca. 1454-1479)
DT o CTo s b= 1 U=y 20 N =] (o

403

427

455

473

507

529

557

583



Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un en-
cuentro entre Julio Il y Fernando el Catélico
Alvaro FErNANAez de COMAOVA ...vvveueereeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeeeeeeseseeeeseseneseesesnenes 635

Los Reyes Catdlicos y la investidura de 1501. El inicio de la negociacion con
el papado por el reino de Ndpoles
Luis Fernando Fernandez GUiSasola ......cceccueeeeueeieeeeeiniieeeeeiieeseceeeeeveeseeanees 661

Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropo-
litane: el proyecto de control de la Iglesia de Navarra por la monarquia
Foix-Albret (1492-1507)

ALVAIO AQOL LEIZ@ cu.eveieeeeeeeeeeteeeeeeeeeeeeteseeeeeeseteseseesseseseseseseesesesesesenssssene 677

Los cardenales como elemento de conexion entre el papado y los munici-
pios en la Corona de Aragon medieval: el caso de Antoni Cerdd (1448-1459)
Albert Cassanyes ROIG...ccccuuiieeieeeiiiieeeeeeiieteeeeeecete e e e e ree e e e e e aeeee e e e saaaaeas 701



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO:
ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO"

Pablo C. Diaz Martinez
(Universidad de Salamanca)

La historiografia hispana, incluso aquella que desde el exterior se aproximé a
las relaciones entre la Iglesia visigoda y la sede romana, ha sostenido hasta el
presente una percepcién doctrinal arménica y una aceptacion disciplinada de las
iniciativas del obispo de Roma=2. Solo unos pocos autores han puesto en duda
esa unanimidad de criterio3, que, sin embargo, es realmente discutible cuando se
analiza tanto el proceso de la conversién visigoda, como la escasa comunicacion
alo largo del siglo VII. Si valoramos desde un punto de vista meramente cuantita-
tivo la comunicacion entre la Iglesia hispana y los obispos de Roma, el resultado
es muy parco y apenas da cuenta de una implicacién disciplinar: la intervencion
de Siricio, Hormisdas, Inocencio | y Ledn Magno en relacién a las consultas sobre
el priscilianismo, o la implicacién de Hilario en los problemas de la sede de Ca-
lahorra. Menos alin en el caso de la carta de Vigilio en respuesta a las dudas que
el obispo Profuturo de Braga, dentro del espacio suevo, habia consultado a Roma
sobre aspectos muy elementales de correccion teolégica o sacramental.

1. RECAREDO Y GREGORIO MAGNO. REIVINDICANDO AUTORIDAD

Es en el contexto de la conversion de los visigodos al catolicismo cuando por
primera vez la sede romana parece directamente interesada en los asuntos his-

1 Este trabajo se ha realizado dentro del proyecto PID2020-112506GB-C42, financiado por la Agen-
cia Estatal de Investigacion.

2 VEGA, El primado romano y la Iglesia espafiola en los siete primeros siglos; GonzAlez, “La Iglesia
desde la conversion de Recaredo”, pp. 689-697; OrLANDIS, “El Primado romano en Hispania”; Ferreiro,
“The Iberian Church and the Papacy; RobamiLans Ramos, “El Primado romano en la Peninsula Ibérica”.
3 Lacarra, “La Iglesia visigoda en el siglo VII”, pp. 363-365; Garcia Moreno, “Relaciones internacio-

nales”, pp. 535-536.

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPANICOS
EN LA EpAD MEDIA



18 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

panos. Sin embargo, al margen del entusiasmo de algunos autores que quisieron
encontrar en Gregorio Magno una especie de guia espiritual de la catolicidad visi-
goda, el interés de este papa por la peninsula ibérica es escaso. Se incardina en
la politica que Gregorio inaugura de abrir la Iglesia a una percepcién universalista
y colocar a Roma en un lugar de preeminencia que no todos aceptaban; por otro
lado, su intervencion se vincula de igual manera con el dificil equilibrio que man-
tenia con el poder politico bizantino, cuyos intereses en los asuntos ibéricos en
la década del 580 son bien conocidos4. Y, alin asi, el espacio que Gregorio dedica
a la Hispania visigoda en sus textos es muy escaso: el capitulo propagandistico
sobre Hermenegildo que incluyé en sus Didlogos>, cinco epistolas dirigidas a in-
terlocutores del reino visigodo®, y la carta introductoria de los Moralia que dedica
a Leandro de Sevilla’. Si se compara con la atencién prestada a otros territorios
del antiguo espacio imperial, el reino visigodo parece un problema menor para
Gregorio; los asuntos de la Galia le ocuparon en 68 de sus epistolas?, y, con inde-
pendencia de su valor cuantitativo, la preocupacién por la mision entre los anglos
es infinitamente mayor que la que dedicé a la conversion visigodas.

Sin embargo, complementado con la informacion hispana sobre el proceso de
conversién, no dejan de ser un material excepcional para entender el panorama
diplomatico del Mediterraneo occidental y la misma posicidn de la Iglesia catéli-
ca, renovada con la conversion. La Iglesia hispana paulatinamente mir6 cada vez
mas a los intereses de la monarquia, con la que estaba estableciendo ahora una
relacién simbi6tica, que a los ambiguos intereses de una Iglesia universal en bue-
na medida cautiva de Constantinopla®™. El primer contacto o interés de esta vincu-
lacion de Gregorio con Hispania debe situarse en los afios 579-586. En esos afios
Gregorio era apocrisiario del papa Pelagio Il ante la corte imperial y Leandro habia
acudido a la misma, seg(n la opinién méas extendida, buscando apoyos en favor
del rebelde Hermenegildo®. Ambos personajes, Gregorio y Leandro, parecen ha-

4 Las valoraciones aparecen matizadas segln los autores. Ver Ortanpis, “Gregorio Magno y la Espa-
fia”; ViLELLa, “Gregorio Magno e Hispania”; ViteLa, “Hispania durante la época”; Garcia Moreno, “Urbs
cunctarum gentium victrix”.

5 Se toma como referencia la edicién de VoeUe y AnTIN, Grégoire le Grand. Dialogues, pp. 384-391.

6 GRrecorio MaGNo, Epistulae 1.41; 5.53; 9.228-230 (Corpus Christianorum, Series Latina (en adelante
CCSL), vol. 140, pp. 47-49 y 348 — CC SL, vol. 140A, pp. 802-812).

7 GRreGorIo MaGNo, Epistola reverendisimo et sanctisimo fratri Leandro coepiscopo Gregorius servus
servorum dei (CC SL, vol. 143, pp. 1-7).

8 Pierl, “Grégoire le Grand et le Gaule”.

9 Markus, “The Chronology of the Gregorian Mission”.

10 Durry, Saints and Sinners, pp. 73-85.

11 Grecorio MacNo, Epistola reverendisimo et sanctisimo fratri Leandro, dice simplemente que habia
llegado a Contantinopla pro causis fidei Wisigotharum (CC SL, vol. 143, p. 1). Ver Navarra, Leandro di
Siviglia p. 26; GorrarT, “Byzantine Policy”, p. 90, creé que el emperador se comprometié con dinero,
pero no proporcion6 ayuda militar.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 19

ber alcanzado un nivel de confianza que se evidencia en el prélogo a los Moralia
del primero y en las epistolas que intercambiaron. Es indudable que Leandro ha
proporcionado al futuro papa un cuadro de la situacién hispana —sin duda alguna
subjetivo e interesado esencialmente en el conflicto religioso cat6lico/arriano—
que se refleja de manera sucinta en los Dialogos®.

En la perspectiva hispana, el conflicto dinastico se presenta mas como una guerra
civil entre facciones godas que pugnan por el trono que en términos religiosos.
Pero no olvidemos que Leandro no juega solo la baza de la ortodoxia, en su misién
ante el emperador en Constantinopla estaban en juego igualmente los intereses
del grupo social aristocratico al que pertenecia. En este sentido, su feliz encuen-
tro con Gregorio Magno no sélo puso en contacto una concepcién religiosa coin-
cidente, sino una visién unanime sobre el papel que aln esperaban desempeiiar
en la historia del occidente romano, por mas que las cortes barbaras o la pesada
sombra de Constantinopla se empefiasen en ensombrecer su protagonismo?.

Aungque las versiones oficiales de la conversién pronto ignoraron a Hermenegildo,
y su presencia en los Didlogos quedd como un relato hagiografico con ciertos
tintes de incomodidad, el papa supo dar a su narracién un giro providencialista
en el que un agonizante Leovigildo habria encargado “al obispo Leandro, la tutela
de su hijo el rey Recaredo, que él dejaba en la herejia, para que hiciera con él lo
que por medio de sus exhortaciones habia hecho con su hermano”*. Gregorio
concluye, de nuevo en una lectura de alto contenido edificante, que el ejemplo
del hermano martir, mas fuerte que el del padre hereje, habia guiado a Recaredo,
instruido por Leandro, a convertirse junto a su pueblo. Hay que sefialar que Gre-
gorio presenta el proceso en términos hagiograficos, pero en absoluto descuida-
dos. Esta trasladando lo que sin duda fue una maniobra politica perfectamente
maquinada, y gestada a lo largo de una década, para dotar a un reino unificado,
incluso juridicamente, de una misma fe que, racionalmente, debia ser la del grupo
poblacional mayoritario.

Un hecho en el que todos parecen estar de acuerdo es que Leandro fue llamado
para que, como anota Juan de Biclaro, se ocupase, junto a Eutropio, de todo el
asunto sinodal (sinodalis negocii)®. La conexion entre Leandro y Gregorio no es
importante para entender la conversion, cuando Gregorio es elegido papa en el
590 esta ya ha tenido lugar. Si lo es cuando se publica el texto de los Didlogos,

12 GRrecorio MaGNo, Dialogi 3.31.1-2.

13 Para la familia de Gregorio y su influencia ver Markus, Gregory the Great, pp. 8-14. Los vinculos
familiares de Leandro los analizan FonTaine y CaziEr, “Qui a chassé”; FonTaing, Isidoro de Seville, pp.
87-99.

14 GRrecorio MaGNo, Dialogi 3.31.6.

15 JUAN DE BicLaro, Chronicon 91 (a. 589) (CC SL, vol. 173A, p. 81).



20 I PABLO C. DIAZ MARTINEZ

en el 593-594, momento en el que las relaciones entre Toledo y Roma pasan por
un momento dificil y Leandro se erige en el principal valedor de los intereses de
Roma en el reino visigodo.

Gregorio presenta un texto conciliador, pero, como hemos anotado, al enfrentar-
se a la version oficial que se estaba construyendo en el entorno de la corte podia
resultar inoportuno. La aparente falta de tacto por parte de Gregorio es, en rea-
lidad, una llamada de atencién, una prueba de fuerza por parte del papado que
de alguna manera reclama su parte y lo hace por medio de la figura de Leandro.
El relato incluido en los Didlogos forma parte de una ofensiva diploméatica medi-
tada que culminara en el 599 con la concesion a Leandro del pallium papal®. Es
poco probable que se tratase de una concesién meramente personal®, parece
mas aceptado que el nombramiento supuso su nombramiento como vicario de
la sede romana en Hispania®. Ademas, el sesgo providencialista que, de alguna
manera, veia como inevitable la conversion final de los visigodos, encajaba con la
vision de Leandro expuesta en la homilia con la que se cierran las actas del conci-
lio Il de Toledo: la propagacion definitiva de la verdadera fe en Hispania era parte
de un plan de Dios, una necesidad escatoldgica, la verdadera Iglesia surge de la
unién de todos los pueblos®. El texto, cargado de retérica, insiste esencialmente
en la idea de que la conversion visigoda es parte del proceso hacia la universal
unanimidad en torno a la Iglesia catélica°.

Asi visto, el discurso de Gregorio en los Didlogos se enmarca en la pugna entre dos
concepciones de las relaciones entre la Iglesia y las monarquias barbaras que van
accediendo a la conversion. Desde el pontificado de Gelasio (492-496), Roma pro-
pugnaba que los gobernantes catélicos debian someter su voluntad a la Iglesia®,
y esa es la postura que emana de las propuestas de Gregorio que inclufan, igual-
mente, laidea de que la Iglesia y el poder politico debian convivir arménicamente?.
Mientras, Recaredo tiene una percepcién patrimonial del reino y una clara voluntad
de absorber la Iglesia dentro de la esfera de sus atribuciones de gobierno. Este
problema se habia hecho evidente en el concilio de Toledo del afio 589 y, en la
practica, no se resolveria en toda la historia del reino. El concilio de la conversion se
puede abordar tanto desde una lectura religiosa como desde una perspectiva poli-

16 MarTi Boner, Roma y las iglesias particulares, pp. 11-31; OrLANDIS, “Gregorio Magno”, pp. 338-339.
17 RicHARrDps, Il console di Dio, p. 309.

18 MAccArRrRONE, “La dottrina del primato papale”, p. 735.

19 DacEns, Saint Grégoire le Grand, pp. 340-344.

20 Homilia in laudem Ecclesiae, en MarTiNez Diez y RobricuEz, La coleccién candnica Hispana, tomo V,
pp. 148-159. Ver FerreIro, “Quia pax et caritas”.

21 CotreLL, “Auctoritas and potestas”.

22 Ver RevpeLet, La Royauté dans la Littérature, pp. 441-503; STRAW, Gregory’s politics.

23 Navarra, “Interventi di Leandro”, p. 131: “assorbire la chiesa nello stato”. De una manera mas
detallada ScHarerpiek, Die Kirche in den Reichen, pp. 192-233.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 21

tica. De su disefio religioso y dogmatico se encargaron Leandro y el abad Eutropio,
sin embargo, el protagonismo formal correspondié al propio rey, quien presidi6 la
apertura de las sesiones y, tras la redaccion de los canones, emiti6é un edicto confir-
mando el concilio. Este documento resumia y validaba los canones, incluyendo una
sancion real que advertia que su justicia caerfa sobre quienes no los cumpliesen.
El tono utilizado por Recaredo no deja duda, aquellos a quienes se dirige son sus
subordinados?. El rey reclamaba con este documento el protagonismo de la con-
version, conseguida con su ejemplo y con su accién por encima de los obispos, pero
igualmente el derecho a ser cabeza de la Iglesia catélica visigoda. Esto queda claro
al ser el primero en firmar las actas, seguido de todos los obispos en atencién a su
precedencia jerarquica®. En las aclamaciones conciliares, Recaredo es ensalzado
como un verdadero apdstol, con funciones cuasi sacerdotales, como habia ocurri-
do con Constantino®. Juan de Biclaro, en su relato del acontecimiento, no duda en
comparar a Recaredo con Constantino, pero también con Marciano, y sus respecti-
vos papeles en Nicea y Calcedonia?.

Aunque la carta se ha perdido, y solo conocemos la respuesta del papa, esta claro
que Leandro ha relatado a Gregorio, quizas ya papa, los pormenores de la conver-
sién, y que ambos estan alarmados. La respuesta de Gregorio es de abril del 591
y encarga a Leandro:

...vigilar ahora con mayor atencién a su hijo con el prop6sito de que este lleve hasta
el final lo que tan bien ha emprendido y no se ensoberbezca por las buenas obras
que ha consumado y mantenga, asi también con los méritos de su vida, la fe que
ha adoptado. Y procure vuestra santidad que él muestre con sus actos que es ciu-
dadano del reino eterno...?.

Las ideas sobre la realeza de Gregorio no han influido en el pensamiento de Reca-
redo, si hubo alguna influencia fue meramente conceptual®. A pesar del discurso
que pone en manos de Leandro la buena marcha del concilio del 589, este no se
desarrollé como habria esperado. Los discursos de Recaredo parecen ignorar la
voluntad de Leandro, solo asi se explica la presencia en las actas conciliares de

24 Diaz v Diaz, “Los discursos”.

25 Ver AsapAL, Dels Visigots, pp. 70-73; OrLanDIS, “Lex in confirmatione concilii”.

26 Diaz v Diaz, “Los discursos”, p. 229.

27 Juan D Bictaro, Chronicon 91 (a. 589).

28 GRrecorio MaGNo, Epistulae 1.41, l. 24-32. Traduccion José Carlos Martin Iglesias en MARTIN IGLESIAS,
Diaz y VaLLEjo GIRVES, La Hispania tardoantigua, p. 435.

29 Diazy Diaz, “Los discursos”, p. 229. En contra el criterio de TeiLLeT, Des Goths a la nation Gothique,
pp. 449-455, quien considera que la misién de Recaredo vendria del papay que el rey visigodo habria
asumido las concepciones sobre el poder real de Gregorio Magno.

30 Diazy Diaz, “Los discursos”, pp. 230-231; Gomez Coso, “Matizaciones teoldgicas y politicas”, hace
evidentes las diferencias de fondo y forma de ambos discursos. A favor de la autoria de Leandro
Maboz, “San Leandro de Sevilla”, p. 419.



22 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

la mencionada Homilia in laudem Ecclesiae, te6ricamente pronunciada por él al
final de las sesiones. El tono y el hecho de que el nombre de Recaredo ni siquiera
sea mencionado llevan a pensar que este texto no se ley6 en el concilio y que fue
afiadido posteriormente, con una intencién claramente reivindicativa.

Hay que anotar que Recaredo también escribi6 una carta a Gregorio comunicando
la conversion, aunque el envio se demoré tres afios. Demora ocasionada, seglin
el texto, por las muchas obligaciones del reino y otras vicisitudes —aparentemen-
te involuntarias— que provocaron que no llegase a Roma hasta poco antes del
5993, Gregorio se da por enterado con una respuesta calculada y profundamente
diplomatica, aunque con un fondo de firmeza que recuerda al rey sus obligacio-
nes como cristiano. Le previene contra la vanagloria y la soberbia, recordandole
que el mérito de la conversion —es lo que motiva el intercambio epistolar- no es
exclusivamente suyo. Incluso le aconseja sobre la forma adecuada de gobernar
sin dejarse llevar por las pasiones:

Asimismo, el gobierno del reino debe ser ejercido con una gran moderacién en lo
que respecta a los stbditos a fin de que el poder no se imponga sobre la razén. En
efecto, un reino es bien regido cuando la gloria de reinar no domina el espiritu. Hay
gue evitar, asimismo, que prevalezca la ira a fin de que no se haga con excesiva
rapidez todo lo que es licito a un rey. Ciertamente, aun cuando se busca el castigo
de los delincuentes, la ira no debe ir por delante de la razon...32.

Da la sensacion de que el papa habia sido alertado de algunos de los comporta-
mientos privados y publicos del rey. Tras esta bateria de consejos y de veladas
reconvenciones, que resumen ideas sobre la disciplina, el autocontrol y la mora-
lidad necesarias para un gobierno eficaz desarrolladas por Gregorio en sus Mora-
lia*3, de nuevo da un giro al tono de su carta:

No dudo, por lo demas, que vos observais estos principios por la gracia de Dios,
pero, puesto que se me ha presentado la ocasion de enviaros mis consejos, me
introduzco furtivamente en medio de vuestras buenas obras a fin de que, lo que
hasta ahora hacéis sin recibir consejo de nadie, puesto que ahora contais también
con quien os aconseja, no lo hagéis ya mas vos solo3.

31 Garcia MoRreno, “Las Espafias entre Roma”, p. 208, se inclina por el 596 como fecha probable de
llegada de la carta.

32 GRrecorio MaGNo, Epistulae 9.229, Il. 108-114. Traduccion José Carlos Martin Iglesias en MARTIN |GLE-
sias, Diaz y VaLLEjo GIRVES, La Hispania tardoantigua, p. 444.

33 StrAW, Gregory’s politics, pp. 50-52.

34 Grecorio MaGNo, Epistulae 9.229, 118-121. Traduccion José Carlos Martin Iglesias en MARTIN IGLESIAS,
Diaz y VaLLEjo GIRVES, La Hispania tardoantigua, p. 445.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 23

Gregorio respalda sin duda el gobierno de Recaredo, pero le recuerda que no
gobierna solo, sino con la tutela del poder religioso, ya que era su condicién de
catélico lo que hacfa al rey visigodo legitimo heredero del Imperio3. La Iglesia de
Roma reconoce a la monarquia cat6lica visigoda, y al hacerlo postula otro prin-
cipio de su pensamiento politico: la Iglesia y los gobernantes deben apoyarse
mutuamente, ambos son corresponsables en la lucha que libran para el reino de
los cielos3. La misiva se acompafia, a manera de regalo diplomatico, de una serie
de reliquias asociadas a la figura de san Pedro, que sabemos fueron utilizadas
por los papas como una reivindicacién de la legitimidad del primado de Roma3’.
Gregorio, en su respuesta, casi como una breve posdata3®, anuncia a Recaredo
que ha enviado a Leandro el pallium. Anota que lo hace de acuerdo con anti-
quae consuetudini, quizas en relacién con la concesién del vicariado a la sede
hispalense unas décadas antes?®, de acuerdo a uestris moribus y atendiendo a
la bondad y gravedad de Leandro. Esta referencia en la carta hace pensar que el
pallium no es un simple homenaje a Leandro, cuya figura parece oscurecida en
la década transcurrida desde el concilio del 5894, sino la concesion de un cargo
eclesiastico que recordaba a Recaredo que su papel como cabeza de la Iglesia vi-
sigoda estaba sometido a tutela. En la carta a Leandro la concesion, ciertamente,
parece rodeada de discrecion, lo presenta apenas como un presente que debe
ser utilizado exclusivamente en las solemnidades de la misa (ad sola missarum
sollemnia utendum)“.

Ahora bien, esta década de silencio es, en realidad, una década de tension diplo-
matica. En el mismo 599 Gregorio escribe una carta a Claudio, un hispano-romano
gue ocupa un importante papel en la élite del reino como dux de la Lusitania#. La
naturaleza retérica del texto apenas permite saber el objetivo exacto de la carta.
Es probable que recurra a él como mediador ante Recaredo, ya que le conside-
ra un fiel apoyo del rey*3; en todo caso le pide, de manera concreta, proteccion
para “nuestro queridisimo hijo Ciriaco, padre de un monasterio, a fin de que, una
vez cumplida la misién que se le ha encomendado, su regreso no sufra demora

35 Ver Demouceor, “Grégoire le Grand”; RevpeLLET, La Royauté dans la Littérature, pp. 495-503; TEILLET,
Des Goths a la nation Gothique, pp. 341-346.

36 StrAw, Gregory’s politics, pp. 52-56.

37 MaccarronE, “La dottrina del primato papale”, pp. 650-669.

38 GRreGorio MaGNo, Epistulae 9.229, Il. 132-135.

39 Garcia Moreno, “Las Espafias entre Roma”, p. 212.

40 NAVARRA, “Interventi di Leandro”, p. 134.

41 GRreorio MaGNo, Epistulae 9.228, 1. 61.

42 OrLANDIS, Semblanzas visigodas, pp. 79-90.

43 GRreGorio MacNo, Epistulae 9.230, . 11.



24 Il PABLO C. DIAZ MARTINEZ

alguna”, La interpretacion de esta mediacidn esta lejos de ser unanime“, en
cualquier caso, la tnica explicacién razonable es que el mencionado Ciriaco esté
llevando a cabo una mision diplomatica ante la corte. La carta simultanea de Gre-
gorio a Recaredo incorpora un apéndice (/tem in anagnostico) donde se evidencia
que el rey visigodo ha intentado en alglin momento no muy lejano que el papa
intermedie con la corte de Constantinopla, que reclame a su cancilleria el acuerdo
firmado en su momento entre Justiniano y los visigodos:

Mucho tiempo atras y por medio de un joven napolitano que se presenté ante mi,
vuestra dulcisima excelencia tuvo a bien rogarme que escribiese al piadosisimo
emperador para que buscase en sus archivos los pactos que habfan sido estable-
cidos en el pasado entre el principe Justiniano, de piadosa memoria, y las leyes de
vuestro reino a fin de que conocieseis por ellos qué obligaciones debia él observar
con respecto a vos. Sin embargo, dos circunstancias me han impedido de todo
punto hacerlo: la primera, que los archivos del citado principe Justiniano, de pia-
dosa memoria, de repente y de un modo totalmente imprevisto, resultaron hasta
tal punto arrasados por el fuego que practicamente no quedé en ellos ni un solo
documento procedente de aquella época; y la segunda (y ésta no debe decirse a
nadie), que debes buscar en tus propios archivos aquellos documentos que van
contra tus intereses y darmelos a conocer4®,

La negativa de Gregorio, que le conmina a continuacién a que tome todas las
medidas convenientes para mantener la paz, es de por si una actitud diplomatica
comprometida. Es posible que el mencionado Ciriaco fuese un enviado en este
contexto mediador y que el papa temiese por su suerte. Sabemos que en es-
tos afos las relaciones de Gregorio con Mauricio son muy tirantes y un arbitraje
como el que Recaredo le pedia habria supuesto una impertinencia en tan delica-
da situacién. Aunque no debe descartarse que la eleccion del momento por parte
del rey visigodo fuese intencionada“’. Es indudable que Gregorio conoce bien el
contenido del tratado y que opta, en la pugna entre los visigodos y el Imperio, no
tanto por la neutralidad como por el mantenimiento del status quo territorial, ad-
virtiendo que se fundamenta en un tratado legal donde él no tiene competencias
para intervenir‘. Gregorio, a pesar de sus desencuentros con Mauricio, necesi-
taba del apoyo bizantino para hacer frente a los embates longobardos y eso le

44 Ibid., \l. 25-27: “Praeterea dilectissimum filium nostrum Cyriacum monasterii patrem uestrae
gloriae commendamus, ut, peractis quae ei iniuncta sunt, nulla illum remeandi mora praepediat”.
Traduccion José Carlos Martin Iglesias en MarTiN l6Lesias, Diaz y VALLEJo GIRVES, La Hispania tardoanti-
gua, p. 447.

45 VaLejo GIRvEs, Bizancio y la Espana, pp. 244-251.

46 GRreGorio MaGNo, Epistulae 9.229, Il. 137-148. Traduccién José Carlos Martin Iglesias en MaRrTiN
l6Lesias, Diaz y VALLEJo GIRVES, La Hispania tardoantigua, p. 446.

47 GArcia MoRreno, “Las Espanas entre Roma”, pp. 208-219.

48 Ver VaLLEjo GIrvEs, “The treaties between”.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 25

convertia en un sibdito fiel del Imperio®. La ruptura de toda comunicacién entre
el papado y la corte visigoda parece evidente a partir de esta fecha. Ninguna tra-
dicién ha conservado el recuerdo de una hipotética preeminencia eclesiastica de
Leandro, quien, por otro lado, probablemente sobrevivié poco tiempo a la fecha
de la carta, ya que habria fallecido el 14 de marzo del 602 si nos atenemos a un
epitafio dedicado a él y a sus hermanos Isidoro y Florentina conservado en tradi-
cién manuscrita®®. Recaredo habia muerto poco antes, en diciembre del afio 601.
La sucesion en su hijo Liuva Il fue efimera, una conjura nobiliaria encabezada por
Witerico interrumpid la continuacion de la dinastia familiar y el reino entr6 en una
fase cadtica muy alejada de los afios pacificos que sucedieron al tercer concilio
toledano.

2. Honorio I. UNA cOoMUNION EQuivoca

Si la amistad entre Gregorio Magno y Leandro habia vehiculado las relaciones en-
tre Romay la Iglesia hispana en la década del 590, en el siglo que ahora se abria,
el papado encontré mayor dificultad para imponer su primacia sobre la Iglesia
catélica visigoda que sobre cualquier otro de los reinos germanicos convertidoss:.
De hecho, el pufiado de cartas, apenas media docena, cruzadas entre Toledo y
Roma son la evidencia de un desencuentro permanente. Desde las tres cartas de
Gregorio en el verano del 599 la comunicacién no se reanudd hasta el ano 538,
cuando Honorio | envi6 una carta a los obispos reunidos en las sesiones del con-
cilio VI de Toledos2. Una carta con pocos elementos de contexto y cuya finalidad
resulta dificil de desentrafiar.

El primerinconveniente es que la carta no se ha conservado y apenas puede verse
reflejada en la respuesta remitida por los obispos, aunque redactada—suponemos
que anombre de todos— por Braulio de Zaragoza y conservada en su epistolarios3.
Ellugar central que la carta ocupa en el mismo, normalmente reservado a la infor-
macién que se quiere transmitir como mas relevantes4, deja clara la importancia
que Braulio concedia a esta mediacién con Roma. El anélisis de este intercambio
de mensajes se ha centrado en analizar, por un lado, la lealtad de la Iglesia hispa-

49 Exkonomou, Byzantine Rome, pp. 9-12.

50 Martin leLesias, “El Epitaphiun Leandri”, pp. 154-156.

51 Azzara, “Gregorio Magno”, pp. 33-34.

52 JaFfE, Regesta pontificum, p. 226, n2 2038.

53 BRrAULIO DE ZARAGOZA, Epistula 16 [21]: “Domino reuerentissimo et apostolicae gloriae meritis hono-
rando papae Honorio, uniuersi episcopi per Hipaniam constituti” (CC SL, vol. 114B, pp. 69-74). Tra-
duccion José Carlos Martin Iglesias en MarTiN l6Lesias, Diaz y VALLEJo GIRvES, La Hispania tardoantigua,
pp. 630-636.

54 MiGUEL FRANCO y MARTIN lGLESIAS, “Introduccidn”, pp. 59*-64*.



26 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

na hacia Roma, por otro, y de manera preferente, la hipotética preocupacién del
papa sobre la actitud adoptada por la Iglesia y la monarquia visigodas frente a los
judios. La mayoria de los intérpretes del texto se han centrado en este segundo
aspecto, considerando que la carta de Honorio mostraria el disgusto de la sede
romana contra la tolerancia hacia la comunidad judia por parte de los obispos his-
panos®>. Ahora bien, el texto, mezcla de sutileza teoldgica y retérica diplomatica,
no permite concluir que esa fuese la finalidad exclusiva, ni siquiera la esencial, de
la comunicacién papal. El texto de Braulio dice que la carta de Honorio conmina a
los obispos hispanos a mostrase “mas firmes en defensa de la fe y mas activos a
la hora de poner remedio al azote de los incrédulos”s®, aludiendo después a una
multitud de reproches, sefialando que renuncia a responderlos individualmente
(ad singula deberemus respondere). El caracter antijudio de la carta de Honorio,
y por tanto de la respuesta de Braulio, no procede de su estricto andlisis interno
sino de las circunstancias de su tradicién manuscrita. El epistolario del obispo
de Zaragoza fue preservado en el codice 22 del Archivo Capitular de Leén junto
a una profesion de fe asociada al mismo concilio VI de Toledo y cuya redaccion
ha sido atribuida igualmente a Braulio>”. En ese documento, los judios toledanos
convertidos al cristianismo habrian sido forzados a confirmar su fe y probar su
sinceridad, obligados a rechazar todo contacto con los judios no convertidos pro-
meten que caso de quebrantar esas exigencias aceptaran cualquier pena que se
les imponga.

Ahora bien, la relacién entre ambos documentos bien podria ser casual. Por un
lado, la profesion de fe ha sido firmada, aparentemente, unas semanas antes de
la llegada de la carta de Honorio. Por otro lado, si su objetivo era una critica a la
actitud frente a los judios, o hacia los conversos del judaismo, el texto seria una
muestra de la ignorancia de Roma hacia los asuntos hispanos. Desde las leyes
de Sisebuto en el 616 los judios se veian inmersos en un proceso de conversion
forzosa, y en el concilio del 633 el tema judio habia ocupado 10 cdnones®®. Sin
olvidar que la profesion de fe recién firmada en Toledo el primero de diciembre del
637 habia marcado unas exigencias a los judios que la suscribian asimilable a un
juramento de fidelitas, ante el rey y ante la martir Leocadia®?; de la misma manera

55 GARCiA lGLESIAS, LOS judios en la Espafia, pp. 114-115; Riesco Terrero, “El problema judio”; GonzALez
SALINERO, Las conversiones forzosas, pp. 43-51; FErreiro, “St. Braulio of Zaragoza’s Letter”, pp. 86-88;
JiméNez SANcHEZ, “La decretal del Papa”. La centralidad del tema judio como tematica de la carta de
Honorio sigue presente en Jubic, “La lettre perdue”, pp. 162y 172.

56 BRAULIO DE ZARAGOZA, Epistula 16 [21], Il. 17-18.

57 Confessio uel professio ludaeorum ciuitatis Toletanae (CC SL, vol. 114B, pp. 133-137). Traduccién
José Carlos Martin Iglesias en Martin IGLesIAs, Diaz y VALLEIO GIRVES, La Hispania tardoantigua, pp. 636-
642.

58 Concilium Toletanum Illl, a. 633, cc. 57-66, en MarTiNez Diez y Rooricuez, La coleccion candnica
Hispana, tomo V, pp. 235-242.

59 Confessio uel professio ludaeorum ciuitatis Toletanae, 17.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 27

que el canon del concilio celebrado un mes después establecera que la prevarica-
cién de los judios conversos sera considerada un acto de infidelitas®. Para el rey
los judios son un problema religioso, y asume los planteamientos episcopales,
pero son indudablemente, y quizas de manera prioritaria, un problema politico,
incluso de orden pdblico, por cuanto obstaculizaban la identificacién entre reg-
numy ecclesia®, y asi es tratado antes y después de la carta de Honorio.

Si nos fijamos en el tono de la epistola es facil notar cierta impertinencia, es-
pecialmente si tenemos en cuenta que su interlocutor es el obispo de Roma. El
texto, de manera poco sutil, conmina al papa a ocuparse de conducir al seno de
la Iglesia a los enemigos de Cristo, comunicandole que en las tierras hispanas la
verdadera fe se mantiene firme; aunque, para atemperar su tono, advierte que
no quiere que parezca que los obispos responden instalados en la soberbia®.
El texto esta rechazando, incluso de manera airada, las criticas de Honorio, que
podrian resumirse en una critica a su falta de celo en la defensa de la fe: “quo et
robustiores pro fide et alacriores in perfidorum essemus rescindenda pernicie”¢3.
Pero, al margen de esta declaracién, el texto episcopal presenta altas dosis de
ambigiiedad, esta envuelto en una retérica que huye de la precisién, y en nada
aclara el contenido preciso de los reproches papales.

Por un lado, por mas que la carta se inicie con un elogio a Honorio como guar-
dian de la ortodoxia, perseguidor de “nefandis preuaricatoribus et execrandis
desertoribus”®, no consigue ocultar el distanciamiento de los obispos hispanos
respecto a Roma. La proclamacion final del texto, reconociendo al papa como “ca-
piti nostre administratione”®, forma parte de una retérica que huye de la ruptura,
pero no carga las tintas en torno a la obediencia debida, ni a la sumisién. Una dis-
tancia politica que bien puede haberse reforzado en el contexto del 638 cuando
Honorio, quizas envuelto en una incapacidad de discernimiento teoldgico, parece
haberse alineado con las posturas monotelitas difundidas desde Constantinopla
por el patriarca Sergio | con el beneplacito del emperador Heraclio®, quien hasta
unos afos antes habia sido enemigo declarado de los visigodos®’. No olvidemos

60 Concilium Toletanum VI, a. 638, c.3, en MarTiNez Diez y RobriGuez, La coleccion candnica Hispana,
tomo 'V, pp. 304-307.

61 GONZzALEZ SALINERO, “Catholic Anti-Judaism”, p. 128.

62 BRrAULIO DE ZARAGOZA, Epistula 16 [21], ll. 103-106: “Haec enim nos non iactantiae neque superbiae
spiritu inflati uestrae suggerimus beatitudini, sed ueritatis cultores, ut de nobis noueris ueritatem
praeeunte humilitate, iustum uobis putauimus intimare ut inter nos ueritas constet, quum infideles
uanitas fallit”.

63 Ibid., Il. 17-18.

64 Ibid., . 9.

65 Ibid., |. 133.

66 Dvornik, Byzantium and the Roman, p. 92; Exonomou, Byzantine Rome, pp. 90-93.

67 VALLEJO GIRVES, Bizancio y la Espafia, pp. 287-297.



28 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

que el conflicto entre Toledo y Constantinopla apenas acaba de resolverse merced
a la iniciativa de Suintila, al que Isidoro atribuye el mérito de ser el primer rey en
gobernar sobre todo el &mbito peninsular®®. Es por tanto probable que el texto de
Honorio hubiese sido esencialmente una declaracién de autoridad en un momento
en que sus posturas teoldgicas estaban siendo objeto de debate, de controversia
y amplio rechazo; de hecho, seria reiteradamente condenado a lo largo del siglo®.

Por otra parte, los obispos hispanos tenfan, a tenor de la misma doctrina emanada
de los concilios, una adecuada preparacion teolégica, y claramente rechazaban que
en Cristo hubiese una Gnica voluntad, lo que podria justificar el tono mismo de la
respuesta. Visto asi, el envio de las actas del concilio que se acaba de celebrar,
junto a aquellas otras de los celebrados con anterioridad?®, no responderia al deseo
de probar su politica hacia los judios, sino como testimonio de su posicionamiento
cristolégico. Es cierto que las actas del concilio del 638 contienen un canon que
exige la conversion forzosa de los judios y la vigilancia de la fe de aquellos ya bauti-
zados, pero el primero de sus canones es una larga y sofisticada elaboracion sobre
De plenitudine fidei catholicae, donde no parece encontrase atisbo alguno de hete-
rodoxia, ni en cuanto a las naturalezas ni a las voluntades de la divinidad. Y lo que
hace es desarrollar ampliamente el breve canon equivalente del concilio celebrado
cuatro anos atras que habia declarado tajantemente: “in diuinitate unitatem prae-
dicantes nec personas confundimus, nec substantiam separamus”72.

El texto de los obispos hispanos parece solidarizarse con la persona de Honorio:
“Que las dos partes del mundo, esto es, Oriente y Occidente, reconfortadas por
tu voz y tu divina proteccién, sientan que cuentan con tu auxilio y se apliquen en
acabar con la perfidia de los malvados”72. Puede entenderse como la respuesta
a una queja que habria manifestado el papa en el sentido de haberse quedado
solo (solum te remansisse). Lectura que podria interpretarse incluso en el senti-
do de que Honorio se sentfa aislado frente a las presiones teoldgicas externas,
abundando en la idea de un sustancial convencimiento de su ortodoxia, inserta
en las tradiciones occidentales de Agustin y Ledn Magno, defendida por algunos
estudiosos actuales’. Sea como fuere, la redaccién de Braulio, por mas que sea

68 Isiporo DE SeviLLA, Historiae, 62, ed. Ropricuez ALonso, Las historias de los godos, pp. 274-277. Ver
VaLLEjo GIrVES, Bizancio y la Espana, pp. 307-310.

69 Sigue siendo valido Chapman, The Condemnation. Mas recientemente Zocca, “Una possibile de-
rivazione”.

70 BRAULIO DE ZARAGOZA, Epistula 16 [21], ll. 66-67.

71 Concilium Toletanum Illl, a. 633, c.1, ll. 357-358.

72 BrAuLIO DE ZARAGOZA, Epistula 16 [21], Il. 96-99: “Vtraque pars, Orientis scilicet et Occidentis, uoce
tua commonita et diuino praesidio tuo sibimet inesse sentiat adiutorium et prauorum studeat de-
moliri perfidiam”. Traduccién José Carlos Martin Iglesias en MarTin lGLesIAs, Diaz y VALLEJO GIRVES, La
Hispania tardoantigua, p. 634.

73 Zocca, “Onorio | e la tradizione™.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 29

aspera en algin momento, elude tanto el enfrentamiento abierto como una plas-
macion literal de tipo cristolégico. Llegado el caso, parece desviar la atencion
hacia algunos argumentos donde el elemento de friccién era aparentemente méas
facil de sortear. El texto defiende con firmeza la ortodoxia de la Iglesia hispana,
que no es discutida por nadie, pero, simultdneamente, se esfuerza por buscar la
conciliacion. Ya hemos mencionado algunos de esos mensajes conciliadores: el
reconocimiento de la tarea del papa, su funcién como administrador de la Igle-
sia, su autoridad sobre toda la cristiandad, incluso se anota que el creador habia
inspirado simultaneamente los corazones del papa y del rey Chintila para que al
unisono defendiesen la religion. Argumento en el que percibimos ecos de las pos-
turas de la época de Recaredo, donde el rey no se ve como subordinado al papa
sino como co-protagonista en el control de la fe. Argumento facil, si lo que se esta
dilucidando es la persecucion de los falsos conversos, pero realmente compro-
metedor si implicaba una comunién con Roma, con todas sus consecuencias’,
en un contexto politico y estratégico realmente complejo’>. La ambigiiedad de la
carta quizas no fuese tal de haberse conservado la enviada por Honorio, lo que es
una buena razén para su desaparicion, al margen la damnatio que sobre la obray
la figura de Honorio | se extendi6 tras la condena del monotelismo.

No es nuestra intencién afirmar que la lectura de la epistola en clave de disputa
sobre la actitud hacia los apostatas de origen judio deba ser totalmente descar-
tada, pero el hipotético tono de la misma, que deducimos de la respuesta, parece
estar exigiendo una toma de postura mucho mas trascendental, claramente un
reconocimiento de su primacia y por lo tanto obediencia. Y el balance general de
la respuesta es de reconocimiento: a Roma le corresponde la solicitudo omnium
ecclesiarum, por lo tanto, es una carta de comunién y de aceptacién implicita de
las posturas de Honorio. No importa si aguellas eran ortodoxas, las acusaciones
posteriores de monotelismo y las condenas, primero del concilio lateranense del
649, promovido por el papa Martin con el asesoramiento de Maximo Confesor?®,
antafio él mismo préximo a la teologia monotelita’?, y luego mas severas, con
reprobacion incluida de su persona, en el de Constantinopla de 680/6817%, alcan-
zaron a quienes habian acordado comunién con él.

74 Conte, Chiesa e primato, pp. 305-309; VILELLA, “In alia plebe”.

75 MarTiNez CARRASCO, “Enfrentamiento religioso”.

76 Zocca, “Onorio e Martino”, pp. 135-146. El novelesco episodio relatado por la Cronica Mozdrabe del
754 (c. 23), sobre la presencia en Roma en estos momentos de Tajon, discipulo de Braulio y su sucesor
en la sede de Zaragoza, quizas deba ponerse en relacion con el apoyo de la Iglesia hispana a la postura
antimonotelita del papa Martin; cabe incluso que asistiese al concilio de Letran, aunque este extremo
no puede ser confirmado. Sobre esta interpretacion ver Esoers, “Chindasvinth”, pp. 195-198 y 205-211.
77 Hovorun, Will, Action and Freedom, pp. 77-82.

78 MEYENDORFF, Imperial Unity, pp. 353-356; Davis, The First Seven, pp. 258-289.



30 Il PABLO C. DIAZ MARTINEZ

3. JuLlAN DE ToLEDO. MARCANDO DISTANCIAS

Esta hipdtesis parece confirmada cuando, pasadas cuatro décadas de silencio, el
papa Ledn Il (agosto 682-julio 683) remite a Hispania cuatro epistolas cuyo objetivo
eraanunciar las resoluciones aprobadas en el concilio tercero de Constantinopla, sex-
to ecuménico, que se habia clausurado en septiembre del 68179, Las misivas papales
no incluian una copia de las actas del concilio, solo un documento con las decisiones
esenciales en su traduccién latina®. En este documento se reafirmaba la doctrina de
las dos naturalezas y las dos voluntades naturales y operaciones reunidas en Cristo,
y se anunciaba la condena emitida en el concilio contra el monoenergismo y el mo-
notelismo, y contra el papa Honorio quien con su negligencia (neglegendo confouit)
al no atajar la herejia en su momento la fomenté®. Negligencia exculpatoria en este
caso, por cuanto la imagen de Honorio como un teélogo ignorante, incapaz de enten-
der que las dos voluntades no debian ser entendidas como opuestas, serviria para
justificar su error. Esa imagen se desprende de la respuesta condescendiente que el
papa habria dado a una epistola del patriarca Sergio de Constantinopla en la que este
exponia claramente su doctrina de la Gnica voluntad®.

Aungque el envio de esta demanda formaba parte de las obligaciones del papa, el
equivoco que se generd para resolver la comunicacién, asi como la exigencia de
que se celebrase un concilio y de que todos los obispos suscribiesen el acuerdo
con su firma para demostrar estar “in unius euangelicae atque apostolicae fidei
consonantia nobiscum et cum uniuersali sancta sinodo per suae subscriptiones
confessionem™s3, hace pensar que en Roma existia una especial suspicacia hacia
la postura de la Iglesia hispana, que, ciertamente, no habia tomado parte activa
en la lucha antimonotelita®4. Es evidente que la sede romana estaba reclamando
ahora un documento de comunién, lo que evidenciaria la suspicacia respecto a

79 Martinez Diez y RooriGuez, La coleccién candnica Hispana, tomo lll, pp. 190-204. Los destinatarios
eran: 1) obispos de Hispania, 2) Quirico de Toledo —habia fallecido en 680, su puesto lo ocupa Julidn-,
3) Conde Simplicio y 4) el rey Ervigio. Las cartas fueron reenviadas por Benedicto Il cuando lleg6 al
pontificado en junio del 684.

80 Ver CHapmaN, The Condemnation of the Pope, pp. 90-55; PELIkAN, The Christian Tradition, p. 152.
81 [Ep. 1] Dilectissimis fratribus uniuersis ecclesiarum Christi praesulibus per Spaniam constitutis
Leo, en Marrinez Diez y RobriGuEz, La coleccién candnica Hispana, tomo lll, p. 192, l. 280.

82 Ver Zocca, “Onorio e Martino”, pp. 116-118; la carta de Honorio solo se conoce por una copia en
griego transmitida junto a las actas del concilio de Constantinopla del 680; THANNER, Papst Honorius
I, pp. 137-138, quien le atribuye una cultura teoldgica infima y una nula capacidad de enfrentar el
debate sobre un plano légico o filoséfico.

83 [Ep. 1] Dilectissimis fratribus uniuersis ecclesiarum Christi praesulibus per Spaniam constitutis
Leo, en MarTiNez Diez y RobRriGuEz, La coleccién candnica Hispana, tomo Ill, p. 194, l. 311-313.

84 Conrte, Chiesa e primato, p. 293; Espers, “Chindasvinth”, pp. 195-198, considera, por el contrario,
un claro posicionamiento antimonotelita de la Iglesia visigoda, aunque el aislamiento del reino pro-
bablemente atenud el debate sobre el particular y el conocimiento de las posturas hispanas fuera de
las fronteras del reino.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 31

la actitud de la Iglesia hispana en su relacién con Honorio y que la condena de
Constantinopla, de alguna manera, les alcanzaba. Unicamente asi se entiende
que a continuacioén se aclare, casi como una amenaza, que solo aquellos que
“cum titulo orthodoxae confessiones ocurrens”®s, seran recibidos por Cristo y po-
dran gozar de la compafiia de sus ap6stoles. Y para probar esa confesién deben
devolver sus firmas por medio del portador de la carta, firmas que el papa deposi-
tara ante la tumba del apdstol Pedro como prueba de su ortodoxia. Es mas, la re-
ferencia “haereticis opprimebatur insidiis” bien podria ser una poco diplomatica
acusacion contra los mismos receptores de la misiva, lo que parece alin mas claro
cuando acto seguido se les conmina a que acepten la oportunidad de salvarse
(salutis opportunitate) que se les ofrece®.

La misiva habria llegado en el invierno de 683-684, los obispos hispanos no se reu-
nieron hasta noviembre del 684, en Toledo, y no con un caracter general, sino como
un encuentro provincial de la Cartaginense. Las razones alegadas parecen una ex-
cusa. Sea como fuere, los 17 obispos, otros 10 representados, entre los que estaban
legados de las deméas sedes metropolitanas, y 6 abades, con Julian de Toledo como
presidente, suponian una concurrencia significativa que ademas llamaba a que
las demas provincias del reino, tras conocer lo acordado en Toledo, se reuniesen y
adoptasen sus decisiones como validas para todos. Se procedi6 a la condena que
habria sido asumida de manera general, pues no sabemos que se celebrase ningtn
otro sinodo provincial. Segtn las actas, los obispos habrian aprobado aquello que
se sostenia en la documentacidn recibida de Roma con lo acordado en Constanti-
nopla, que en Jesucristo habia dos naturalezas y que de acuerdo al recto sentido
del dogma afirmaban “quo gemina in eo uoluntas et operatio praedicatur”®. En las
actas, los obispos aparentemente relacionan lo que se alega con el dogma pesti-
ferum de Apolinar®, una confusién de la tnica voluntad con la (nica naturaleza que
en el siglo IV habia defendido Apolinar de Laodicea®.

Es probable que la peticion se acatase de manera inmediata y se enviase un
documento firmado de conformidad, incluso antes de acabar el concilio; es po-
sible, incluso, que los legados hispanos hayan partido antes de reunirse el con-
cilio, con el notario Pedro que ha traido la carta®®. Sin embargo, el documento

85 [Ep. 1] Dilectissimis fratribus uniuersis ecclesiarum Christi praesulibus per Spaniam constitutis
Leo, en MarTinez Dz y RobriGUEZ, La coleccién candnica Hispana, tomo Ill, p. 194, ll. 315-316.

86 Ibid., p. 195, ll. 329-332.

87 Concilium Toletanum XIIII, c. 3, en MarTiNEz DiEz y RobriGuez, La coleccion candnica Hispana, tomo
VI, pp. 275-90 (p. 280, Il. 84-85).

88 Ibid.,c.1,p.277,l.32.

89 KANNENGIESER, “Apollinaire de Laodicea”, col. 417-421.

90 Murphy, “Julian of Toledo”, p. 365. En el mismo sentido OrtanDIs y Ramos-Lisson, Historia de los
concilios, p. 439. Sin embargo, la carta de Benedicto Il al notario Pedro reactivando la peticion que
en sumomento habia hecho el papa Ledn, con instrucciones de cémo actuar, da por supuesto que las



32 Il PABLO C. DIAZ MARTINEZ

no fue aprobado sin discusién y el concilio decidié enviar al pontifice romano
una “apologeticae defensionis nostrae responsis”. Su contenido no se ha con-
servado, pero las actas del concilio dan a entender que habia diferencias en
cuanto a las sutilezas explicativas de la doble voluntad entre lo aprobado en
Constantinopla y las posturas hispanas. Los obispos prefieren esperar a recibir
las actas y colocarlas entre los concilios ecuménicos detras de Calcedonia. De-
bemos anotar que el concilio de Constantinopla del 553 se ignora, como légica
consecuencia del conflicto de los Tres Capitulos y la hostilidad de los obispos
hispanos hacia el emperador Justiniano y sus sucesores®2. En los canones 8 a 11
se aprueban lo que parecen dogmas de fe sobre las dos naturalezas de Cristo,
de las dos voluntades y operaciones, de la prohibicién de que estos principios
sean discutidos con los herejes, pues “neque enim quae sunt diuina discutien-
da sunt sed credenda” vy, finalmente, se ratifica esta respuesta amplia que iba
mas alla del acatamiento?3.

La respuesta le ha llegado a Benedicto Il antes de marzo del 685 en que muere, con
tiempo suficiente para manifestar su descontento con el documento a través de una
comunicacién oral en la que evidenciaba que habia pedido acatamiento y obedien-
Cia, por lo que la explicacién de Julian era en si misma un acto de rebeldia. Sin em-
bargo, el obispo de Toledo no acept6 la reprimenda y escribié otro largo argumento
sobre la perspectiva de la Iglesia hispana (en el 686 o en el 688, quizas hubo dos
redacciones) que se incorpord parcialmente a las actas del XV concilio de Toledo con
el equivoco nombre de Apologeticum de tribus capitulis®. La Cronica Mozdrabe de
754 habla de un Librum de tribus substantiis que el papa, debido a una lectura poco
atenta, habria rechazado. Ante esto, Julian, convencido de que las ideas contenidas
en el texto eran correctas, escribié su Apologeticum y lo envié de nuevo®.

Se trata de una larga réplica dedicada a justificar la ortodoxia de la Iglesia his-
pana. Un texto cuidado, construido por Julian para hacer valer la que considera
superioridad teol6gica frente a Roma y por ello no duda en abordar el espinoso
tema que habia provocado las mas violentas querellas cristologicas de la centu-
ria. Considera que a la postura romana sobre la uoluntas de Cristo le falta sutile-

firmas deben ser enviadas post eanden synodicam definitionem. Ver [Ep. 5] Benedictus presbyter et
in Dei nomine electus sanctae sedis apostolicae Petro notario regionario, en MArTiNEz DiEz y RODRIGUEZ,
La coleccion candnica Hispana, vol. lll, p. 201, l. 445.

91 Concilium Toletanum XIIIl, c. 4, en MarTiNez Diez y RobriGuez, La coleccién candnica Hispana, tomo
VI, p. 280.

92 Ver Barsero DE AcuiLErA, “El conflicto de los Tres Capitulos”.

93 Concilium Toletanum XIIII, cc. 8-11, en Martinez Diez y Rooricuez, La coleccién candnica Hispana,
tomo VI, pp. 283-286.

94 Juuan o Totepo, Apologeticum de tribus capitulis (CC SL, vol. 115, pp. 127-139).

95 Continuatio Isidoriana Hispana (Crénica Mozérabe de 754) 41, ed. Lorez Pereira, Continuatio Isi-
doriana Hispana, p. 214, ll. 13-20.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO 1l 33

za, 0 cuanto menos es descuidada, y reivindica la teologia de Calcedonia ignoran-
do el concilio constantinopolitano de siete afios antes. Hay que hacer notar que
en el afio 688 el obispo de Roma es Sergio | (697-701), quien se negb a firmar el
Acta de Constantinopla, provocando la reaccion violenta de Justiniano Il, el em-
perador reinante®. Argumenté igual sobre las tres substancias en Cristo que a
Benedicto le habia parecido inoportuno afrontar. El tono del texto es agresivo,
con un marcado desprecio hacia Roma que probablemente tiene sobre todo una
lectura interna, marcar su propio poder dentro del episcopado hispano%, pero
también reivindicar la posicion de la Iglesia visigoda que ha conseguido mante-
nerse practicamente al margen de las violentas querellas que Roma ha vivido a lo
largo de todo el siglo. La ortodoxia de la argumentacion teoldgica de Julian no es
discutida®®, tampoco parece haberlo sido por Roma que segtn la tradicién moza-
rabe dio el visto bueno al documento:

Roma lo recibié con respeto y devotamente; advirti6 a todos que debfa ser leido, y
fue dado a conocer al nobilisimo emperador repitiéndose la aclamacién: «Tu gloria,
Sefior, hasta los confines de la tierra». El Papa con toda consideracion y agrade-
cimiento envié a Julian por medio de los mismos legados un rescripto en el que
manifestaba que todo cuanto habia escrito era exacto y dentro de la fe®.

CONCLUSIONES

No queda mucho tiempo para unas conclusiones que estan implicitas en la argu-
mentacion hasta aqui desarrollada. Las relaciones entre la iglesia hispana tras la
conversién visigoda y Roma estuvieron marcadas por un desencuentro en el que
el factor geopolitico desempefié un papel esencial. La enemistad visigoda con la
corte de Constantinopla en un contexto en el que el obispo de Roma era, en bue-
na medida, un titere del emperador oriental gener6 un ambiente de desconfianza
donde los obispos hispanos —una parte importante de ellos y paulatinamente la
mayoria— en la tesitura de escoger entre la fidelidad a Roma o a su rey parecen
haber optado por la segunda opcidn. Esa situacion apenas se habia resuelto en la
década del 630y generd una suspicacia que acabé en una separacién de facto, o
cuanto menos una prudente distancia, entre la Iglesia de Toledo v las iniciativas
romanas. Ese aislamiento, esa distancia respecto a la autoridad romana, en un
medio teol6gico por otro lado relativamente rico, justifica la actitud de Julian, o de
los obispos reunidos en el concilio del 684, quienes, sin rechazar la autoridad del

96 Ver Koteaga, “Latin and Greek Christians”, p. 217.

97 CasRrera MonTERO, “Dos episodios conflictivos”, p. 116.

98 OrLANDIS Yy RAmos-Lisson, Historia de los concilios, pp. 451-60.

99 Continuatio Isidoriana Hispana (Crénica Mozérabe de 754), 41, ed. y trad. L6rez Pereira, Continua-
tio Isidoriana Hispana, pp. 214-215.



34 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

papa, se resisten a asumir su autoridad sin argumentar sus propias posturas. La
amenaza final del Apologeticum de Julian es significativa en este sentido:

Ahora bien, si después de esto, aln disienten en algo de las mismas ensefianzas
de los Padres, apoyados en las cuales se ha defendido esta doctrina, no se debe
ya disputar con ellos, sino por via directa, siguiendo las huellas de nuestros ante-
pasados, nuestra respuesta sera sublime, mediante el juicio divino, para los que
aman la verdad, aunque la tengan por rebelde los adversarios y los ignorantes®°

Como hemos visto, el cronista mozarabe transmitié la imagen de una Iglesia
hispana disciplinada, sometida a Roma y en perfecta armonia con sus posturas
teolégicas. Era, no cabe duda, la lectura retrospectiva de una Iglesia que en el
nuevo contexto politico no podia permitirse una actitud de soberbia como la que
evidenciaba Julian. Una nueva realidad estratégica que obligé a un mundo de re-
laciones absolutamente distintas que quedan fuera del &mbito que a nosotros
nos ha ocupado.

BIBLIOGRAFIA
AsabaL, Ramon d’, Dels Visigots als Catalans. |, Barcelona, Edicions 62, 1974.

Azzara, Claudio, “Gregorio Magno, i Longobardi e ’'Occidente barbarico. Costanti e
peculiarita di un rapporto”, Bolletino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio
Evo e Archivo Muratoriano, 97 (1991), pp. 1-74.

BArBERO DE AGuILERA, Abilio, “El conflicto de los Tres Capitulos y las iglesias hispa-
nicas en los siglos VI y VII”, Studia Historica. Historia Medieval, 5 (1987), pp.

123-144.

BrauLio DE ZARAGOZA, Braulionis Caesaraugustani Epistulae et Isidori Hispalensis
Epustulae ad Bralionem. Braulionis Caesaraugustiani Confessio uel professio
ludaeorum ciuitatis Tolenae, en Corpus Christianorum, Serie Latina, vol. 114B,
ed. Ruth Miguel Franco y José C. Martin-Iglesias, Turnhout, Brepols, 2018.

CaBrera MonTERO, Juan A., “Dos episodios conflictivos entre el episcopado hispa-
no y la Sede apostélica de Roma durante el siglo VII”, Studi Romani, 62.1-4
(2014), pp. 103-116.

100 Juuan pE Totepo, Apologeticum de tribus capitulis, 18, p. 139, ll. 12-8: “lam uero si post haec et
ab ipsis dogmatibus Patrum quibus haec prolata sunt, in quocumaque dissentiunt, non iam cum illis
est amplius contendentum, sed maiorum directo calle inharentes uestigiis, erit per diuinum iudicium
amatoribus ueritatis responsio nostra sublimis etiam si ab ignorantibus aemulis censeatur indoci-
lis”. Traduccion Vives, Concilios visigoticos, p. 464.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 35

CHAPMAN, John, The Condemnation of Pope Honorius, London, Catholic Truth Soci-
ety, 1907.

ConTe, Pietro, Chiesa e primato nelle lettere dei papi del secolo VII, Milano, Vita e
pensiero, 1971.

CorTreLL, Alan, “Auctoritas and potestas: Reevaluation of the correspondence of Ge-
lasisu | on Papal-Imperial relations”, Mediavel Studies, 55 (1993), pp. 95-109.

Dacens, Claude, Saint Grégoire le Grand. Culture et expérience chrétiennes, Paris,
Du Cerf, 1977.

Davis, Leo D., The First Seven Ecumenical Councils (325-787). Their History and
Theology, Collegeville (Minn.), The Liturgical Press, 1990.

Demouctot, Emilienne, “Grégoire le Grand et la conversion du roi germain au VI¢
siécle®, en Jacques Fontaine et al., Grégoire le Grand. Colloque de Chantilly,
Paris, CNRS, 1986, pp. 191-203.

Diaz v Diaz, Manuel C., “Los discursos del rey Recaredo: El Tomus”, en Concilio Il
de Toledo. X1V Centenario 589-1989, Toledo, Arzobispado de Toledo, 1991, pp.
222-237.

Durry, Eamon, Saints and Sinners. A History of the Popes, Tercera edicién, New
Haven — London, Yale University Press, 2006 (Primera edicion, 1997).

Dvornik, Francis, Byzantium and the Roman Primacy, New York, Fordham Univer-
sity Press, 1966.

Exonomou, Andrew )., Byzantine Rome and the Greek Popes. Eastern Influences
on Rome and the Papacy from Gregory the Great to Zacharias, A.D. 590-752,
Plymouth, Lexington Books, 2007.

Espers, Stefan, “Chindasvinth, the 'Gothic disease' and the Monothelite crisis”,
Millenium, 16.1 (2019), pp. 175-212.

Ferreiro, Alberto, “The Iberian Church and the Papacy from the Fourth through
Seventh Century: A Historiographical Reflection”, Annuarium Historiae Concil-
iorum, 37/2 (2005), pp. 399-410.

— “St. Braulio of Zaragoza’s Letter 21 to Pope Honorius | Regarding Lapsed Bap-
tized Jews”, Sacris Erudiri, 48 (2009), pp. 75-95.

— “Quia pax et caritas facta est: Unity and Peace in Leander’s Homily at the Third
Council of Toledo (589)”, Annuarium Historiae Conciliorum, 48 (2016/2017),
pp. 87-108.



36 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

FonTAINE, Jacques, Isidoro de Seville. Genése et originalité de la culture hispanique
au temps des Wisigoths, Turnhout, Brepols, 2000.

FonTaINE, Jacques y Pierre Cazier, “Qui a chassé de Carthaginoise Severianus et les
siens? Observations sur ’histoire familiale d’Isidore de Seville”, en Estudios
en Homenaje a Don Claudio Sdnchez Albornoz en sus 9o afios, vol. 1, Buenos
Aires, Instituto de Historia de Espahna, 1983, pp. 349-400.

GARCIA l6LESIAS, Luis, Los judios en la Espafia antigua, Madrid Ediciones Cristian-
dad, 1978.

GARCiA MoRreNo, Luis A., “Urbs cunctarum gentium victrix Gothicis triumphis victa.
Romay elreino visigodo”, en Fra Oriente e Occidente: XLIX Settimane di studio
del CISAM, Spoleto, CISAM, 2002, pp. 239-322.

— “Las Espafias entre Roma y Constantinopla en los siglos V y VI. El Imperio y
la Iglesia”, en Febronia Elia (ed.), Politica, retorica e simbologia del primato:
Roma e Costantinopoli (secoli IV-VI|): Atti del Convegno Internazionale (Cata-
nia, 4-7 ottobre 2001), Catania, CULC, 2002, pp. 197-238.

— “Relaciones internacionales del reino godo de Toledo en el siglo VII: de la faida
gobtica a la obsesion bizantina”, en Le relazioni internazionali nell’Alto Medioe-
vo: LVIII Settimane di studio del CISAM, Spoleto, CISAM, 2011, pp. 481-559.

GorrarT, Walter, “Byzantine Policy in the West under Tiberius Il and Maurice: The Pre-
tenders Hermengild and Gundovald (579-585)”, Traditio, 13 (1957), pp. 73-118.

Gomez Coso, Antonio, “Matizaciones teoldgicas y politicas de Leandro de Sevilla
a los discursos de Recaredo en el Concilio Ill de Toledo”, Carthaginensia, 15

(1999), pp. 1-30.

GonzALez, Teodoro, “La Iglesia desde la conversion de Recaredo hasta la invasion
arabe”, en Ricardo Garcia Villoslada (dir.), Historia de la Iglesia en Espada. |.
La Iglesia en la Espafia romana y visigoda (siglos I-VII), Madrid, La Editorial

Catélica, 1979, pp. 701-747.

GONZzALEZ SALINERO, Radl, “Catholic Anti-Judaism in Visigothic Spain”, en Alberto Fer-
reiro (ed.), The Visigoths. Studies in Culture and Society, Leiden/Boston/Kédln,

Brill, 1999, pp. 123-150.
— Las conversiones forzosas de los judios en el reino visigodo, Roma, CSIC, 2000.

GRreGorI0 MaeNo, Moralia in lob. Libri I-X, en Corpus Christianorum, Series Latina,
vol. 143, ed. Marcus Adriaen, Turnhout, Brepols, 1979.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO 1l 37

— Registrum Epistularum, Libri I-VIl, en Corpus Christianorum, Series Latina, vol.
140, ed. Dag Norberg, Turnhout, Brepols, 1982.

— Registrum Epistularum, Libri VIII-XIV, en Corpus Christianorum, Series Latina,
vol. 140A, ed. Dag Norberg, Turnhout, Brepols, 1982.

Hovorun, Cyril, Will, Action and Freedom. Christological Controversies in the Sev-
enth Century, Leiden/Boston, Brill, 2008.

Jarrg, Philippus, Regesta pontificum Romanorum ab condita ecclesia ad annum
post Christum natum MCXCVIII, |, Leipzig, Veit et Comp., 1885.

JIMENEZ SANCHEZ, Juan A., “La decretal del Papa Honorio | a los obispos hispanos
(638): una hipotesis sobre su origen”, Veleia, 35 (2018), pp. 1-14.

Juan DE BicLaro, Tunnunensis Chronicon cum reliquiis ex Consularibus Caesarau-
gustanis et lohannis Biclarensis Chronicon, en Corpus Christianorum, Series
Latina, vol. 173A, ed. Carmen Cardelle de Hartmann, Turnhout, Brepols, 2002.

Jupic, “La lettre perdue du pape Honorius”, en Thomas Deswarte, Klaus Herbers
y Nathanael Nimmegeers (eds.), Epistola 4. La letrre dans son environnement
IVe-X[e siécle, Madrid, Casa de Velazquez, 2024, pp. 159-173.

Juuian oe ToLebo, Opera I. Prognosticon futuri saeculi libri tres. Apologeticum de tribus
capitulis. De comprobatione sextae eatatis. Historia Wambae regis. Epistula ad
Modoenum, en Corpus Christianorum, Series Latina, vol. 115, ed. Jocelyn Nigel
Hillgarth, Bernhard Bischoff y Wilhelm Levison, Turnhout, Brepols, 1976.

KanNeNGiESER, Charles, “Apollinaire de Laodicea (apolinarismo)”, en Angelo di Be-
rardino (dir.), Nuovo dizionario patristico e di antichitd cristiane, Roma, Casa
Editrice Marietti, 2006.

KoLeasa, Tia M., “Latin and Greek Christians”, en Thomas F.X. Noble y Julia M.H.
Smith (eds.), The Cambridge History of Christianity. Volume 3. Early Medieval
Christianities c. 600-c. 1100, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, pp.
213-229.

LACARRA, José M., “La Iglesia visigoda en el siglo VIl y sus relaciones con Roma”,
en Le Chiese nei regni dell’Europa occidentale e i loro rapporti con Roma sino
all’8oo: V1l Settimane di studio del CISAM, Spoleto, CISAM, 1960, pp. 353-384.

Lorez PEREIRA, José E., Continuatio Isidoriana Hispana. Crénica Mozdrabe de 754.
Estudio, edicion critica y traduccion, Le6n, Centro de estudios e investigacion
San Isidoro, 2009.



38 Il PABLO C. DIAZ MARTINEZ

Maccarrone, Michele, “La dottrina del primato papale dal IV all’VIIl secolo nelle
relazioni con le chiese occidentali”, en Le chiese nei regni dell’Europa occiden-
tale e i loro rapporti con Roma sino all’8oo: VIl Settimane di studio del CISAM,
Spoleto, CISAM, 1960, pp. 633-742.

Maboz, José, “San Leandro de Sevilla”, Estudios Eclesidsticos, 56 (1981), pp. 416-453.

Markus, Robert A., “The Chronology of the Gregorian Mission to England: Bede’s
Narrative and Gregory’s Correspondence”, The Journal of Ecclesiastical Histo-

1y, 14.1 (1963), pp. 16-30.
— Gregory the Great and his world, Cambridge, Cambridge University Press, 1997.

MarTi BoNet, José M., Roma y las iglesias particulares en la concesion del Palio a
los obispos y arzobispos de Occidente: afio 513-1143, Madrid, CSIC, 1976.

MarTiN l6LESIAS, José Carlos, “El Epitaphiun Leandri, Isidori et Florentinae (ICERV
272) o la compleja transmision manuscrita de un texto epigrafico. Nueva
edicion y estudio”, Euphrosyne. Revista de Filologia Cldssica, 38 (2010), pp.
139-163.

MarTiN l6LESIAS, José Carlos, Pablo C. Diaz y Margarita VaLLEjo GIrves, La Hispania
tardoantigua y visigoda en las fuentes epistolares. Antologia y comentario,
Madrid, CSIC, 2020.

MarTinEz CARRASCO, Carlos, “Enfrentamiento religioso y crisis politica en el Exarcado
de Italia, 639/640-653”, Estudios bizantinos, 5 (2017), pp. 27-59.

MarTinNez Diez, Gonzalo y Félix Robricuez, La coleccion candnica Hispana, Ill. Conci-
lios griegos y africanos, Madrid, CSIC, 1982

— La coleccidon candnica Hispana. V. Concilios hispanos: sequnda parte, Madrid,
CSIC, 1992.

— La coleccion candnica hispana. VI. Concilios hispdnicos: tercera parte, Madrid,
CSIC, 2002.

Mevenporrr, John, Imperial Unity and Christian Divisions. The Church 450-680 A.D.,
New York, SVS Press, 1989.

MicueL Franco, Ruth y José Carlos MarTin IgLEsias, “Introduccién”, en Braulionis
Caesaraugustani Epistulae et Isidori Hispalensis Epustulae ad Bralionem.
Braulionis Caesaraugustiani Confessio uel professio ludaeorum ciuitatis Tole-
nae, en Corpus Christianorum, Serie Latina, vol. 114B, ed. Ruth Miguel Franco y
José C. Martin-Iglesias, Turnhout, Brepols, 2018, pp. 5*-217*.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 39

Murephy, Francis X., “Julian of Toledo and the condemnation of monothelitism in
Spain”, en Mélanges Joseph de Ghellinck, S. J., Tome I: antiquité, Gembloux,
Editions J. Duculot, 1951, pp. 361-373.

NAvARRA, Leandro, “Interventi di Leandro di Siviglia neggli sviluppi storici e religiosi
della Spagna visigbtica: aspetti positivi e limiti”, Studi storico-religiosi, 14.1
(1980), pp. 123-134.

— Leandro di Siviglia. Profilo storico-letterario, L’Aquila-Roma, Japadre Editore,
1987.

ORLANDIS, JOS€, “Lex in confirmatione concilii”, en La Iglesia en la Espafia visigética
y medieval, Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1976, pp. 185-211.

— “Gregorio Magno y la Espafa visigodo-bizantina”, en Estudios en Homenaje a
Don Claudio Sanchez Albornoz en sus 9o afios, vol. 1, Buenos Aires, Instituto
de Historia de Espafia, 1983, pp. 329-348.

— “El Primado romano en Hispania”, Historia. Instituciones. Documentos, 14
(1987), pp. 13-26.

— Semblanzas visigodas, Madrid, Rialp, 1992.

ORrLANDIS, José y Domingo Ramos-Lisson, Historia de los concilios de la Espafia roma-
na y visigoda, Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1986.

Peukan, Jaroslav, The Christian Tradition. A History of the Development of Doc-
trine. 2, The Spirit of Eastern Christendom (600-1700), Chicago/London, The
University of Chicago Press, 1974.

PierRi, Luce, “Grégoire le Grand et le Gaule: le projet pour la réforme de ’Eglise
Gauloise”, en Gregorio Magno e il suo tempo. I. Studi storici: Atti del XIX In-
contro di studiosi dell’antichita cristiana in collaborazione con I’Ecole Fran-
caise de Rome (Roma, 9-12 maggio 1990), Roma, Institutum Patristicum Au-
gustinianum, 1991, pp. 109-128.

RevpeLLeT, Marc, La Royauté dans la Littérature Latine de Sidoine Apollinaire a Isi-
dore de Séville, Roma, Ecole francaise de Rome, 1981.

RicHArDs, Jeffrey, Il console di Dio. La vita e tempi di Gregorio Magno, Traduzione
di Roberto Aiazzi, Firenze, Sansoni, 1984.

Riesco Terrero, Angel, “El problema judio en la mente de tres importantes perso-
najes del siglo VII: un papa, un obispo espaiol y un rey visigodo”, Espacio
Tiempo y Forma. Historia Antigua, 6 (1993), pp. 585-604.



40 1l PABLO C. DIAZ MARTINEZ

RopbamiLans Ramos, Fernando, “El Primado romano en la Peninsula Ibérica hasta el
siglo X: Un analisis historiografico”, Espacio Tiempo y Forma. Historia Medie-
val, 27 (2014), pp. 419-460.

Robricuez ALonso, Las historias de los godos, vdndalos y suevos de Isidoro de Se-
villa. Estudio, edicion critica y traduccion, Le6n, Centro de estudios e investi-
gacion San Isidoro, 1975.

ScHarerpIEk, Knut, Die Kirche in den Reichen der Westgoten und Suewen bis zur Err-
ichtung der westgotischen katholischen Staatskirche, Berlin, De Gruyter, 1967.

Straw, Carole, Gregory’s politics: Theory and practice, in Gregorio Magno e il suo
tempo. I. Studi storici: Atti del XIX Incontro di studiosi dell’antichita cristiana
in collaborazione con I’Ecole Francaise de Rome (Roma, 9-12 maggio 1990),
Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 1991, pp. 47-63.

TeiLLet, Suzanne, Des Goths a la nation Gothique. Les origines de lidée de nation
en Occident du V¢ au VII¢ siécle, Paris, Les Belles Lettres, 1984.

THANNER, Anton, Papst Honorius | (625-638,) St. Ottilien, EOS Verlag, 1989.

VaLLejo Girves, Margarita, Bizancio y la Espafia tardoantigua (ss. V-VIII): Un capitu-
lo de historia mediterrdnea, Alcala de Henares, Universidad, 1993.

— “The treaties between Justinian and Athanagild and the legality of the Byz-
antine possessions on the Iberian Peninsule”, Byzantion, 66 (1996), pp. 208-
218.

Veea, Angel C., El primado romano y la Iglesia espafiola en los siete primeros
siglos, El Escorial, Imprenta del monasterio, 1942.

VILELLA, Josep, “Gregorio Magno e Hispania”, en Gregorio Magno e il suo tempo.
I. Studi storici: Atti del XIX Incontro di studiosi dell’antichita cristiana in col-
laborazione con I’Ecole francaise de Rome (Roma, 9-12 maggio 1990), Roma,
Institutum Patristicum Augustinianum, 1991, pp. 168-186.

— “Hispania durante la época del Il Concilio de Toledo seglin Gregorio Magno”,
en Concilio Il de Toledo. XIV Centenario 589-1989, Toledo, Arzobispado de
Toledo, 1991, pp. 485-494.

— “In alia plebe: las cartas de comunién en las iglesias de la Antigiiedad”, en
Roland Delmaire, Janine Desmulliez y Pierre-Louis Gatier (eds.), Correspon-
dances. Documents pour I’histoire de I’Antiquité tardive, Lyon, Maison de
I’Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux, 2009, pp. 83-113.



LA IGLESIA HISPANO-VISIGODA FRENTE AL PAPADO: ENTRE LA COMUNION Y EL DESENCUENTRO Il 41

Vives, José, Concilios visigéticos e hispano-romanos, Barcelona/Madrid, CSIC,
1963.

Voeuk, Adalbert de y Paul AnTin, Grégoire le Grand. Dialogues, Tome Il (Livres I-111),
Paris, Les Editions du Cerf, 1979 (Sources Chrétiennes, vol. 260).

Zocca, Elena, “Onorio | e la tradizione occidentale”, Augustinianum, 27.3 (1987),
pp. 571-615.

— “Onorio e Martino: due papi di fronte al monotelismo”, en Martino | Papa (649-
653) eil suo tempo: Atti del XXVIIl Convegno storico internazionale (Todi 13-16
ottobre 1991), Spoleto, CISAM 1992, pp. 103-147.

— “Una possibile derivazione Gregoriana per il ‘monotelismo’ di Onorio I. In mar-
gine ad un recente intervento di A. Thanner nell’Honoriusfrage”, Augustinia-
num, 33.1-2 (1993), pp. 519-575.



ISBN 978-84-09-79512-3

91788409"795123

Sociedad
Espaniola de csic &2

UPERIOR DE INVESTIGACIONES CIENTIFICAS

Medievales CENTRO DE CIENCIAS HUMANASY SOCIALES




	A
	B
	_Hlk175672175
	_Hlk175672205
	_Hlk175672246
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk159487853
	_Hlk183076481
	_Hlk183086232
	_Hlk130381986
	_Hlk130382059
	_Hlk130377629
	_GoBack
	_Hlk173920603
	_Hlk173920837
	_Hlk173921202
	_Hlk173921245
	_Hlk173921579
	_Hlk173921652
	_Hlk173921723
	_Hlk173921754
	_Hlk173921973
	_Hlk173922038
	_Hlk173922247
	_GoBack
	_Hlk187233982
	_Hlk189772533
	_Hlk189685563
	_Hlk189683678
	_Hlk189666966
	_Hlk189770507
	_Hlk189759557
	_Hlk189685824
	_Hlk189683934
	_Hlk189684894
	_Hlk189669726
	_Hlk189840360
	_Hlk189683616
	_Hlk189683343
	_Hlk189684074
	_Hlk189683694
	_Hlk189840293
	_Hlk189683574
	_Hlk189684681
	_Hlk115429859
	_Hlk189685779
	_Hlk115429928
	_Hlk189685861
	_Hlk189664966
	_Hlk189665026
	_Hlk189665240
	_Hlk189665218
	_Hlk189666045
	_Hlk189665930
	_Hlk189665372
	_Hlk189666243
	_Hlk189666896
	_Hlk189666737
	_Hlk189666423
	_Hlk189669287
	_Hlk189669354
	_Hlk189669519
	_Hlk189670148
	_Hlk189744830
	_Hlk189669996
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	Introducción
	La Iglesia hispano-visigoda y el papado

	La iglesia hispano-visigoda frente al papado: 
entre la comunión y el desencuentro
	Pablo C. Díaz Martínez 
	De la época de la Reforma Gregoriana a los umbrales del Papado de Aviñón


	Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre Braga y Roma (siglos XI-XII)
	Francesco Renzi 

	La Divisio Wambae: un falso al servicio de la reforma gregoriana (ss. XI-XII)
	Iván García Izquierdo 

	León, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: 
una primera aproximación a la figura de la reina 
como agente diplomático
	Sonia Campos Cuadrado 

	Continuidades y novedades en la intervención del papado en los reinos hispánicos con la reforma gregoriana
	Fernando Rodamilans Ramos 

	El recurso a la autoridad papal en las relaciones entre las Diócesis de Urgell y Roda-Barbastro (siglos xi y xii)
	Pablo Acal Maravert 

	Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia gallega hasta el tiempo de los primeros trastámara: una lectura en la construcción de los espacios políticos peninsulares
	Xosé M. Sánchez Sánchez 

	Alfonso X Emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
	Óscar Villarroel González 

	La excomunión del Rey Pedro el Grande y su acusación como debitorem et violatorem publicum durante la guerra de las vísperas sicilianas
	Guifré Colomer Pérez 
	Edición de fuentes y diplomática pontificia


	Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpretación e investigación
	Klaus Herbers

	Las supplicationes Romano Pontifici. 
Posibilidades de estudio
	Santiago Domínguez Sánchez 

	Un cartulario para los diplomas pontificios: 
el bulario de San Millán de la Cogolla (siglo xiii)
	Leticia Agúndez San Miguel 

	Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de la Catedral de León. Estudio diplomático
	Javier Domingo Pérez 
	Papado, guerra y fiscalidad


	Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica
	(siglos XI-XIII) 
	Carlos de Ayala Martínez

	Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragón en el siglo XXI: sólidos cimientos para nuevos enfoques
	Esther Tello Hernández
	El papado de Aviñón, el Cisma y el Conciliarismo


	Monarquías hispanas y pontificado en tiempos de asedio a la autoridad pontificia
	Vicente Ángel Álvarez Palenzuela 

	Entre dos capelos y una corona. 
El conflictivo cardenalato de Jaume de Prades en tiempos del Cisma de Occidente
	Eduard Juncosa Bonet

	La embajada aragonesa al concilio de Constanza 
(1416-1418): entre peticiones y reivindicaciones históricas 
	María José Cañizares Gómez

	Presentación de recursos a la sede apostólica por parte de los vasallos del arzobispo y del cabildo de Toledo
	Jorge Fernández Toribio 

	Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Fernández de Frías y el final del Cisma de Occidente
	Jorge Díaz Ibáñez

	Il papa, il re, il principe e l’infante: la guerra civile portoghese alla luce delle fonti vaticane
	Giulia Rossi Vairo

	Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale durant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
	Mário Farelo 

	In personam sui familiaris: studying the familia of cardinal Antão Martins de Chaves using the registers of supplications (1439-1447)
	André Moutinho Rodrigues 
	Hacia una nueva forma de soberanía pontificia a fines de la Edad Media y en los umbrales de la modernidad


	La actuación del papado en las reformas de los monasterios y conventos de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
	Juan A. Prieto Sayagués

	Las misiones en la curia de Francisco de Toledo, deán de Toledo y obispo de Coria (ca. 1454-1479)
	Diego González Nieto

	Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un encuentro entre Julio II y 
Fernando el Católico
	Álvaro Fernández de Córdova 

	Los Reyes Católicos y la investidura de 1501.
El inicio de la negociación con el Papado por el reino de Nápoles
	Luis Fernando Fernández Guisasola 

	Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropolitane: el proyecto de control de la iglesia de navarra por la monarquía Foix-Albret (1492-1507)
	Álvaro Adot Lerga 

	Los cardenales como elemento de conexión entre el papado y los municipios en la Corona de Aragón medieval: el caso de Antoni Cerdà (1449-1459)
	Albert Cassanyes Roig 


	01-EL-PAPADO-(web)
	_Hlk175672175
	_Hlk175672205
	_Hlk175672246
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk159487853
	_Hlk183076481
	_Hlk183086232
	_Hlk130381986
	_Hlk130382059
	_Hlk130377629
	_GoBack
	_Hlk173920603
	_Hlk173920837
	_Hlk173921202
	_Hlk173921245
	_Hlk173921579
	_Hlk173921652
	_Hlk173921723
	_Hlk173921754
	_Hlk173921973
	_Hlk173922038
	_Hlk173922247
	_GoBack
	_Hlk187233982
	_Hlk189772533
	_Hlk189685563
	_Hlk189683678
	_Hlk189666966
	_Hlk189770507
	_Hlk189759557
	_Hlk189685824
	_Hlk189683934
	_Hlk189684894
	_Hlk189669726
	_Hlk189840360
	_Hlk189683616
	_Hlk189683343
	_Hlk189684074
	_Hlk189683694
	_Hlk189840293
	_Hlk189683574
	_Hlk189684681
	_Hlk115429859
	_Hlk189685779
	_Hlk115429928
	_Hlk189685861
	_Hlk189664966
	_Hlk189665026
	_Hlk189665240
	_Hlk189665218
	_Hlk189666045
	_Hlk189665930
	_Hlk189665372
	_Hlk189666243
	_Hlk189666896
	_Hlk189666737
	_Hlk189666423
	_Hlk189669287
	_Hlk189669354
	_Hlk189669519
	_Hlk189670148
	_Hlk189744830
	_Hlk189669996
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	Introducción
	La Iglesia hispano-visigoda y el papado

	La iglesia hispano-visigoda frente al papado: 
entre la comunión y el desencuentro
	Pablo C. Díaz Martínez 
	De la época de la Reforma Gregoriana a los umbrales del Papado de Aviñón


	Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre Braga y Roma (siglos XI-XII)
	Francesco Renzi 

	La Divisio Wambae: un falso al servicio de la reforma gregoriana (ss. XI-XII)
	Iván García Izquierdo 

	León, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: 
una primera aproximación a la figura de la reina 
como agente diplomático
	Sonia Campos Cuadrado 

	Continuidades y novedades en la intervención del papado en los reinos hispánicos con la reforma gregoriana
	Fernando Rodamilans Ramos 

	El recurso a la autoridad papal en las relaciones entre las Diócesis de Urgell y Roda-Barbastro (siglos xi y xii)
	Pablo Acal Maravert 

	Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia gallega hasta el tiempo de los primeros trastámara: una lectura en la construcción de los espacios políticos peninsulares
	Xosé M. Sánchez Sánchez 

	Alfonso X Emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
	Óscar Villarroel González 

	La excomunión del Rey Pedro el Grande y su acusación como debitorem et violatorem publicum durante la guerra de las vísperas sicilianas
	Guifré Colomer Pérez 
	Edición de fuentes y diplomática pontificia


	Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpretación e investigación
	Klaus Herbers

	Las supplicationes Romano Pontifici. 
Posibilidades de estudio
	Santiago Domínguez Sánchez 

	Un cartulario para los diplomas pontificios: 
el bulario de San Millán de la Cogolla (siglo xiii)
	Leticia Agúndez San Miguel 

	Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de la Catedral de León. Estudio diplomático
	Javier Domingo Pérez 
	Papado, guerra y fiscalidad


	Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica
	(siglos XI-XIII) 
	Carlos de Ayala Martínez

	Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragón en el siglo XXI: sólidos cimientos para nuevos enfoques
	Esther Tello Hernández
	El papado de Aviñón, el Cisma y el Conciliarismo


	Monarquías hispanas y pontificado en tiempos de asedio a la autoridad pontificia
	Vicente Ángel Álvarez Palenzuela 

	Entre dos capelos y una corona. 
El conflictivo cardenalato de Jaume de Prades en tiempos del Cisma de Occidente
	Eduard Juncosa Bonet

	La embajada aragonesa al concilio de Constanza 
(1416-1418): entre peticiones y reivindicaciones históricas 
	María José Cañizares Gómez

	Presentación de recursos a la sede apostólica por parte de los vasallos del arzobispo y del cabildo de Toledo
	Jorge Fernández Toribio 

	Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Fernández de Frías y el final del Cisma de Occidente
	Jorge Díaz Ibáñez

	Il papa, il re, il principe e l’infante: la guerra civile portoghese alla luce delle fonti vaticane
	Giulia Rossi Vairo

	Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale durant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
	Mário Farelo 

	In personam sui familiaris: studying the familia of cardinal Antão Martins de Chaves using the registers of supplications (1439-1447)
	André Moutinho Rodrigues 
	Hacia una nueva forma de soberanía pontificia a fines de la Edad Media y en los umbrales de la modernidad


	La actuación del papado en las reformas de los monasterios y conventos de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
	Juan A. Prieto Sayagués

	Las misiones en la curia de Francisco de Toledo, deán de Toledo y obispo de Coria (ca. 1454-1479)
	Diego González Nieto

	Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un encuentro entre Julio II y 
Fernando el Católico
	Álvaro Fernández de Córdova 

	Los Reyes Católicos y la investidura de 1501.
El inicio de la negociación con el Papado por el reino de Nápoles
	Luis Fernando Fernández Guisasola 

	Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropolitane: el proyecto de control de la iglesia de navarra por la monarquía Foix-Albret (1492-1507)
	Álvaro Adot Lerga 

	Los cardenales como elemento de conexión entre el papado y los municipios en la Corona de Aragón medieval: el caso de Antoni Cerdà (1449-1459)
	Albert Cassanyes Roig 


	C

