
23

Nº 23

E
L
 P

A
P
A

D
O

 Y
 L

O
S 

R
E
IN

O
S 

H
IS

P
Á

N
IC

O
S
 E

N
 L

A
 E

D
A

D
 M

E
D

IA

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPÁNICOS 
EN LA EDAD MEDIA

Jorge Díaz Ibáñez, María José Cañizares Gómez y Mário Farelo (Coords.)

Jo
rg

e 
D

ía
z 

Ib
áñ

ez
, M

ar
ía

 Jo
sé

 C
añ

iz
ar

es
 G

óm
ez

 y
 M

ár
io

 F
ar

el
o 

(C
oo

rd
s.

)

9 7 8 8 4 0 9 7 9 5 1 2 3

ISBN 978-84-09-79512-3



Monografías de la Sociedad
Española de Estudios Medievales

23

Jorge Díaz Ibáñez
María José Cañizares Gómez

Mário Farelo
(coords.)

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPÁNICOS 
EN LA EDAD MEDIA

MURCIA

2025



Título:	El papado y los reinos hispánicos en la Edad Media

	 Monografías de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 23

Coordinadores:

Jorge Díaz Ibáñez, María José Cañizares Gómez, Mário Farelo

Reservados todos los derechos. De acuerdo con la legislación vigente, y bajo las sanciones en ella 
previstas, queda totalmente prohibida la reproducción y/o transmisión parcial o total de este libro, 
por procedimientos mecánicos o electrónicos, incluyendo fotocopia, grabación magnética, óptica 
o cualesquiera otros procedimientos que la técnica permita o pueda permitir en el futuro, sin la 
expresa autorización por escrito de los propietarios del copyright.

El estudio que compone esta monografía ha sido evaluado y seleccionado por expertos a través del 

sistema de pares ciegos.

© De los textos: los autores

© De la edición: Sociedad Española de Estudios Medievales

Imagen de portada: El papa Honorio III. Giotto. Escenas de la vida de San Francisco. Honorio III escu-

chando la predicación de San Francisco. Pintura al fresco en la basílica superior de San Francisco, Asís.

ISBN: 978-84-09-79512-3
Depósito Legal: MU 2127-2025

Diseño e impresión: Compobell, S.L. Murcia
Impreso en España

Este libro ha contado con la financiación del Proyecto I+D+i del Ministerio de Ciencia e Innovación 

Pacto, negociación y conflicto en la cultura política castellana (1230-1516), PACNECON (PID2020-

113794GB-I00).

Este libro forma parte de los trabajos del Grupo de Investigación de la Universidad Complutense de 

Madrid nº 930369 Sociedad, Poder y Cultura en la Corona de Castilla, siglos XIII al XVI.



Índice

Introducción
Jorge Díaz Ibáñez, María José Cañizares Gómez, Mário Farelo (coords.)........ 	 11

La Iglesia hispano-visigoda y el papado

La iglesia hispano-visigoda frente al papado: entre la comunión y el des-
encuentro
Pablo C. Díaz Martínez.................................................................................. 	 17

De la época de la Reforma Gregoriana a los umbrales del Papado de Aviñón

Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre 
Braga y Roma (siglos XI-XII)
Francesco Renzi............................................................................................ 	 45

La Divisio Wambae: un falso al servicio de la Reforma Gregoriana (ss. XI-XII)
Iván García Izquierdo.................................................................................... 	 73

León, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: una primera aproxima-
ción a la figura de la reina como agente diplomático
Sonia Campos Cuadrado............................................................................... 	 95

Continuidades y novedades en la intervención del papado en los reinos 
hispánicos con la Reforma Gregoriana
Fernando Rodamilans Ramos........................................................................ 	 111

El recurso a la autoridad papal en las relaciones entre las diócesis de Urgell 
y Roda-Barbastro (siglos XI y XII)
Pablo Acal Maravert...................................................................................... 	 135

Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia ga-
llega hasta el tiempo de los primeros Trastámara: una lectura en la cons-
trucción de los espacios políticos peninsulares
Xosé M. Sánchez Sánchez............................................................................. 	 155



Alfonso X emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
Óscar Villarroel González.............................................................................. 	 177

La excomunión del rey Pedro el Grande y su acusación como Debitorem et 
Violatorem Publicum durante la guerra de las Vísperas Sicilianas
Guifré Colomer Pérez.................................................................................... 	 205

Edición de fuentes y diplomática pontificia

Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpreta-
ción e investigación
Klaus Herbers................................................................................................ 	 227

Las supplicationes Romano Pontifici. Posibilidades de estudio
Santiago Domínguez Sánchez....................................................................... 	 255

Un cartulario para los diplomas pontificios: el bulario de San Millán de la 
Cogolla (siglo XIII)
Leticia Agúndez San Miguel.......................................................................... 	 271

Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de 
la Catedral de León. Estudio diplomático
Javier Domingo Pérez.................................................................................... 	 287

Papado, guerra y fiscalidad

Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica (siglos XI-XIII) 
Carlos de Ayala Martínez............................................................................... 	 307

Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragón en el siglo 
XXI: sólidos cimientos para nuevos enfoques
Esther Tello Hernández................................................................................. 	 333

El Papado de Aviñón, el Cisma y el Conciliarismo

Monarquías hispanas y Pontificado en tiempos de asedio a la autoridad 
pontificia
Vicente Ángel Álvarez Palenzuela.................................................................. 	 357



Entre dos capelos y una corona. El conflictivo cardenalato de Jaume de Pra-
des en tiempos del Cisma de Occidente
Eduard Juncosa Bonet................................................................................... 	 403

La embajada aragonesa al concilio de Constanza (1416-1418): entre peticio-
nes y reivindicaciones históricas 
María José Cañizares Gómez......................................................................... 	 427

Presentación de recursos a la sede apostólica por parte de los vasallos del 
arzobispo y del cabildo de Toledo
Jorge Fernández Toribio................................................................................. 	 455

Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Fernández de Frías y el 
final del Cisma de Occidente
Jorge Díaz Ibáñez.......................................................................................... 	 473

Il papa, il re, il principe e l’infante: la guerra civile portoghese alla luce delle 
fonti vaticane
Giulia Rossi Vairo.......................................................................................... 	 507

Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale du-
rant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
Mário Farelo.................................................................................................. 	 529

In personam sui familiaris: Studying the familia of cardinal Antão Martins 
de Chaves using the Registers of Supplications (1439-1447)
André Moutinho Rodrigues........................................................................... 	 557

Hacia una nueva forma de soberanía pontificia a fines de la Edad Media y en los 
umbrales de la modernidad

La actuación del papado en las reformas de los monasterios y conventos 
de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
Juan A. Prieto Sayagués................................................................................ 	 583

Las misiones en la Curia de Francisco de Toledo, deán de Toledo y obispo 
de Coria (ca. 1454-1479)
Diego González Nieto.................................................................................... 	 609



Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un en-
cuentro entre Julio II y Fernando el Católico
Álvaro Fernández de Córdova........................................................................ 	 635

Los Reyes Católicos y la investidura de 1501. El inicio de la negociación con 
el papado por el reino de Nápoles
Luis Fernando Fernández Guisasola.............................................................. 	 661

Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropo-
litane: el proyecto de control de la Iglesia de Navarra por la monarquía 
Foix-Albret (1492-1507)
Álvaro Adot Lerga.......................................................................................... 	 677

Los cardenales como elemento de conexión entre el papado y los munici-
pios en la Corona de Aragón medieval: el caso de Antoni Cerdà (1448-1459)
Albert Cassanyes Roig................................................................................... 	 701



El papado y los reinos hispánicos 
en la Edad Media

Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica

(siglos XI-XIII)1 

Carlos de Ayala Martínez
(Universidad Autónoma de Madrid)

1. Los antecedentes2

1.1. Temprana toma de conciencia en Roma de la conquista árabe y primeros tes-
timonios

Los papas tuvieron desde el mismo momento en que se produjo información so-
bre la ocupación de la península ibérica por parte de los árabes gracias al exiliado 
metropolitano de Toledo, Sinderedo, refugiado en Roma3, y antes de acabar el 
siglo VIII en ambientes franco-pontificios circulaba ya una muy primitiva ideología 
de “reconquista” vinculada a Carlomagno. En el marco del concilio de Fráncfort 
de 794, convocado por el futuro emperador, pero sin duda en armónica conver-
gencia con el papa Adriano I (772-795), Carlomagno —en realidad su colabora-
dor Alcuino— se dirigía a Elipando y a los obispos hispanos comunicándoles, 
entre otros muchos extremos, que su actitud herética le llevaba a reconsiderar 
su voluntad de vos liberare a servitio secularis necessitatis secumdum temporis 
opportunitatem et vestri consilii adhortationem4. Es decir, que en la mente de 
Carlomagno existía la idea —difícilmente no comunicada al papa— de “liberar” a 

1   El presente trabajo forma parte del proyecto de investigación Conflictividad religiosa en la Edad 
Media peninsular: confrontación, coexistencia y convivencia, financiado por la Agencia Estatal de 
Investigación del Ministerio de Ciencia e Innovación (PID2021-123762NB-I00).
2   Somos deudores en este apartado de nuestro trabajo Ayala Martínez, “Papado y guerra contra el 
islam”, pp. 256-268 en el que se desarrollan con más detalle los aspectos relativos al tema entre los 
siglos VIII y XI.
3   [Sinderedo], “post modicum incursus Arabum expabescens non ut pastor, sed ut mercennarius, 
Christi oues contra decreta maiorum deserens Romanie patrie sese aduentat…” (Crónica Mozárabe de 
754, 53, p. 226).
4   Campo Hernández et alii, Beato de Liébana, p. 472.



308    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

los cristianos ibéricos de una dominación ya secular, una idea que habría partido 
de los propios obispos hispanos. En otras palabras, en Roma no solo se conocía 
la realidad de la ocupación islámica —hay otros escritos del papa Adriano espe-
cialmente dirigidos a un legado desplazado a al-Andalus— sino que el pontífice 
se hacía eco de una legitimadora liberación del yugo árabe que habría partido de 
Hispania, aunque sin duda lo era fruto en realidad del propio proyecto carolingio 
de intervención en la Península.

A partir de este momento, y durante algo más de siglo y medio, los papas prác-
ticamente ignoran la realidad peninsular. Será el papa Juan XIII (965-972) el que 
por vez primera aluda a la dinámica “conquista/recuperación” en relación con 
una ciudad, Tarragona, ocupada por los musulmanes5. Pero va a ser ya con Bene-
dicto VIII (1012-1024) cuando la cancillería pontificia formule de manera diáfana la 
idea de liberación de territorios cristianos6. Esa idea de liberación fue muy pronto 
acompañada de la preocupación pontificia por el rescate de cautivos. En 1030 el 
papa Juan XIX (1024-1032) entregaba a un obispo de Gerona el palio a cambio del 
rescate de treinta cautivos ab Ispanis7. 

1.2. “Reforma gregoriana” y combate contra el islam: la “reconquista pontificia”

Conforme nos acercamos al período que común e impropiamente llamamos “Re-
forma gregoriana”, es decir, a partir de la segunda mitad del siglo XI, la perspec-
tiva pontificia acerca de la guerra contra el islam peninsular cambia cualitativa-
mente. Desde entonces ese combate es integrado en un proyecto de articulación 
de la Cristiandad occidental que los papas aspiran a liderar con decisión. La pri-
mera fórmula que emplean para ello es lo que Jean Flori definió en su día como 
“reconquista cristiana”, y que nosotros personalmente preferimos definir como 
“reconquista pontificia” al tiempo que le concedemos un alcance más amplio8. 
Lo cierto es que, entre 1060 y 1090 los papas despliegan todo un conjunto de 

5   “… dicta civitas Terraconensem a sarracenis capta et pastore destituta nulli recuperandi locum aut 
inhabitandi usque actenus reperiri valeat…” (bula dirigida a los arzobispos y obispos de la Galia, a. 
971) Junyent i Subirà, Diplomatari de la Catedral de Vic, doc. 405, pp. 337-339 y doc. 408, pp. 342-343. 
Sobre los documentos y circunstancias de redacción, véase Ayala Martínez, “Papado y guerra contra 
el islam”, pp. 259-260.
6   “… si loca intra sui principatus limites parentum suorum deuotione diuino cultui mancipata reli-
giose uiuentibus inseruirent…” (carta al obispo Borrell de Ausonia-Vic y al abad Oliba de Ripoll, c. 
1016-1017). Kehr, Paul, Papsturkunden in Spanien, I, doc. 7, pp. 258-261. 
7   “…si aliquos captivos ab Ispanis redimere possemus, te venientem ad limina apostolorum interro-
gavimus, respondisti XXX captivos te velle et posse (…) redimere et libertati dari…” (carta al obispo 
de Gerona, a. 1030). Zimmermann, Papsturkunden, II, doc. 587, pp. 1109-1110. 
8   Flori, “Le vocabulaire de la reconquetê chrétienne”, pp. 247-267; Ayala Martínez, Las cruzadas, pp. 
56-60.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     309

iniciativas que a afectan al sur de Italia, a Inglaterra, a la península ibérica y al 
norte de África, cuyo denominador común era el reconocimiento de la autoridad 
del papa como instancia última de arbitraje o incluso como soberano eminente 
de las nuevas tierras conquistadas; se justificaban en la Donación de Constantino 
y eran encomendadas a hombres de su confianza, fieles hijos de la Iglesia, a los 
que se entregaba el vexillum sancti Petri. 

Fue Nicolás II (1059-1061) el primer papa en diseñar una operación de estas carac-
terísticas en relación con Sicilia en 1060, pero es que en esa misma fecha el papa se 
refería a un noble catalán, Arnau Mir de Tost, que acababa de liberar del poder agare-
no la iglesia de San Pedro de Ager, como “queridísimo hijo nuestro, vencedor de los 
agarenos enemigos de Dios”9. Nos situamos así en la órbita del vasallaje pontificio.

Pero, por supuesto, es sin duda el sucesor de Nicolás II, el papa Alejandro II (1061-
1073) el que materializará, mediante una operación político-militar —la famosa 
toma de Barbastro de 1064— y el proyecto de una segunda —la intervención en 
tierra hispánica de Ebles de Rouzy de 1073—, el programa de “reconquista ponti-
ficia” en la península ibérica. 

El de la pasajera conquista de Barbastro es un tema muy conocido, como ha sido 
también tradicionalmente muy discutida la determinación de su naturaleza ‘pre’ 
o ‘proto’ cruzada. Únicamente destacaremos aquí un aspecto que interesa de ma-
nera especial a nuestro estudio. Estamos ante una convocatoria pontificia que, 
al margen de los reyes peninsulares, concertó a un conjunto de contingentes de 
origen franco, normando y catalán bajo el caudillaje —si hemos de creer al cro-
nista musulmán Ibn .Hayyān— del “comandante de la caballería de Roma”, y que, 
consecuentemente y con toda probabilidad, enarbolaba el vexillum sancti Petri10. 
Aunque, como opina Flori, y no sin fundamento, la lectura que viene haciéndose 
del texto de Ibn .Hayyān no fuera la correcta, y la expresión qā’id khayl rūma real-
mente debiera traducirse por “jefe de la caballería de los romanos”, siendo este 
último término el genérico con que los musulmanes designaban a los guerreros 
occidentales11, la cuestión no cambia mucho. El que una tropa “internacional” ani-
mada por el papa, por tanto bajo su responsabilidad última, intervenga en la Pe-
nínsula para “reconquistar” una plaza islámica, es sin duda una muestra clara de 
la voluntad de materializar un programa de “reconquista pontificia” en Hispania.

9   “...carissimum filium nostrum Arnaldum, nobilissimum et religiosissimum uirum, inimicorum 
Dei Agarenorum aduersarium et debellatorem...” Chesé Lapeña, Col.lecció diplomática de Sant Pere 
d’Àger, I, doc. 44, pp. 266-268. 
10   Sénac y Laliena, Barbastro, pp. 101-104 en el texto de Ibn Hayyan. Chevedden, “The Islamic Interpre-
tation of the Crusade”, pp. 134-135, nº 90. La probable concesión del vexillum en Chibnall, The World 
of Orderic Vitalis, p. 147.
11   Flori, La guerra santa, p. 273.



310    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

La cuestión es todavía más clara en relación con el segundo proyecto de interven-
ción peninsular ideado por el papa Alejandro pero que, debido a su fallecimiento, 
no pudo ser materializado. Lo heredó su sucesor, el gran Gregorio VII (1073-1085), 
que lo intentó poner en práctica, desde luego sin éxito, nada más iniciarse su 
pontificado. Es una intervención destinada inespecíficamente al conjunto del reg-
num Hispaniae y encomendada a un personaje muy cercano a la curia, el conde 
Ebles II de Rouzy, un vasallo papal o miles sancti Petri, que era, además, cuñado 
del rey Sancho Ramírez de Aragón12. La intervención se justificaba porque, desde 
antiguo, ese regnum era propiedad de san Pedro. No sabemos si el conde llegó 
o no a enarbolar el vexillum papal, pero bien podría haberlo hecho si la opera-
ción se hubiera llevado a cabo, cosa harto improbable pese a la referencia a ella 
que haría el abad Suger en su crónica del rey Luis VI13. Es más, el papa, que en 
el fondo creía más en su apuesta por la centralización litúrgica aplicada a la pe-
nínsula ibérica que por una acción militar en ella, cuando en 1077 estaba ya más 
cerca de completar aquella centralización, no tuvo inconveniente en reconocer 
que era el mismo Dios quien había entregado a los reyes ibéricos las tierras de 
sus enemigos, los musulmanes, a través de sus victorias, y que gracias a estas 
la vinculación de Hispania con Roma, tan perjudicada por la invasión islámica, 
podría restablecerse14.

Y es que tanto su antecesor, Alejandro II, como el mismo papa Gregorio habían 
inaugurado una fase de relación directa con Hispania con el objetivo de imponer 
el rito romano, es decir, el sometimiento de las iglesias particulares a la disciplina 
con que los papas deseaban expresar la unidad de la Iglesia universal bajo su 
control. De este modo, a través de la “reconquista pontificia”, como realidad o 
como estrategia, pero siempre con el telón de fondo de la lucha contra el islam, 
los papas quisieron integrar la península ibérica en la Iglesia monárquica y cen-
tralizada que ellos estaban diseñando. 

Pero al hacerlo, concretamente Alejandro II, introdujo una novedad teológica lla-
mada a duradera y eficaz persistencia: la promesa de recompensas espirituales 
para los guerreros que iban a participar en la toma de Barbastro15. Se trata de 
una recompensa que se asocia a remisión de penitencia y que, por tanto, es ya 
efectiva en vida, una auténtica indulgencia16. Es decir, que el pontificado empieza 

12   Reilly, Alfonso VI, p. 100.
13   Flori, La guerra santa, p. 280.
14   Mansilla, La documentación pontificia, doc. 13, pp. 21-25 
15   “… Eos qui in Ispaniam proficisci destinarunt (…) qui iuxta qualitatem peccaminum suorum unus-
quisque suo episcopo vel spirituali patri confiteatur (…) Nos vero auctoritate sanctorum apostolorum 
Petri et Pauli et penitentiam eis levamus et remissionem peccatorum facimus, oratione prosequen-
tes….” (carta al clero de Vulturno, a. 1063). Loewenfeld, Epistolae Pontificum Romanorum , doc. 82, 
p. 43. 
16   Bysted, The Crusade Indulgence, pp. 57-58. 



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     311

ya a situar en el centro de sus “guerras santas” la idea de penitencia purificadora, 
que será clave en la formulación de la inminente cruzada. Casi inmediatamente 
después, Urbano II (1088-1099), en la documentación relativa a la península ibé-
rica —la de la restauración de Tarragona—, previa a la predicación de la “primera 
cruzada”, sí apela al concepto —e incluso a la palabra— de indulgencia17.

¿Estamos ya ante algo asimilable a una bula de cruzada antes de la proclama-
ción de la cruzada? Para quienes interpretan de una forma quizá excesivamente 
generosa la idea de cruzada, como en su día Erdmann o más recientemente Che-
vedden, indudablemente sí18. Pero es que incluso para los intérpretes más res-
trictivos y formalistas de la cruzada como la gran innovación de Clermont, como 
es el caso de Purkis, son textos a tener en cuenta cara a la formulación definitiva 
del concepto19. Y esto es algo que no puede ni debe ser pasado por alto: efectiva-
mente, la península ibérica fue laboratorio de ensayo para la proclamación de la 
cruzada en 109520.

2. Urbano II (1088-1099): el definitivo salto cualitativo

La estrecha vinculación que en la mente de Urbano II se produce entre la realidad 
peninsular y la cruzada de ultramar no cesa después de haber sido esta última 
proclamada en Clermont. Un año o quizá dos después de producirse esta procla-
mación, —1096-1097— el papa vuelve a interesarse por el destino de Tarragona 
y vuelve a instar a condes y caballeros catalanes a procurar la restauración de 
su iglesia. Y al hacerlo, Urbano conecta automáticamente los dos escenarios y 
recuerda a los destinatarios de su misiva que del mismo modo que los nobles y 
caballeros de otras tierras habían acudido generosamente a ayudar a los cristia-

17   En la bula que dirigía en 1089 a los condes y obispos catalanes instándoles a la restauración y 
defensa de la iglesia de Tarragona, el papa la define como “muralla y fortaleza” —murum et ante-
murale— de la Cristiandad frente a los sarracenos, por ello no duda, por vez primera, en equipar la 
iniciativa en materia de indulgencia con el peregrinaje a Jerusalén… (Mansilla, La documentación 
pontificia, doc. 29, pp. 46-47). En los mismos términos se expresa en la bula que poco después, en 
1091, y con el mismo fin, dirige al conde Armengol de Urgell, insistiendo, eso sí, en que la famosissi-
ma ciudad de Tarragona había sido objeto de conquista por los sarracenos tras la correspondiente 
expulsión de los cristianos hacía casi 390 años, y evidenciando aún con más claridad la asociación 
del mérito sacrificial en defensa de la Cristiandad con la obtención de indulgencia: “…Acceptabile 
siquidem omnipotenti Domino sacrificium te offerre et peccatorum tuorum indulgentiam consequi 
ne dubitaveris….” Kehr, Papsturkunden in Spanien, I doc. 22, pp. 286-287.
18   Erdmann, Carl, The Origen of the Idea, p. 138; Chevedden, “Canon 2 of the Council of Clermont”, pp. 
278-286. 
19   Purkis, Crusading Spirituality, pp. 120-122.
20   Chevedden, con su natural entusiasmo, lo expresa de la siguiente manera: “the apparatus re-
lated to crusading in Spain was adopted, adapted, and applied to the struggle against Islam in the 
Eastern Mediterranean”: Chevedden, “Canon 2 of the Council of Clermont”, p. 298.



312    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

nos de Asia para de esta manera liberarlos de la tiranía de los sarracenos, tam-
bién ellos debían hacerlo en este caso para socorrer, mediante su sufrimiento 
—patientius—, a su propia Iglesia, sabiendo que la muerte en esta expeditio  
—término equivalente al de cruzada— alcanzaría la indulgencia para sus peca-
dos y participación en la vida eterna. Es más, desautorizaba que pudieran acudir 
a Asia si así lo habían pensado y les instaba a volcar su devoción en su tierra no 
fuera ser que, por ayudar a los cristianos frente a los sarracenos en otras latitu-
des, los cristianos peninsulares quedaran desprotegidos y a merced de la tiranía 
de los sarracenos21. No mucho después, en 1098, y a propósito de la conquista 
de Huesca, Urbano II, que ya había sido informado de los primeros éxitos de los 
cruzados en Ultramar, no dudaba en relacionarlos con los que protagonizaban los 
cristianos en la península ibérica frente a los “moros”: in Asia Turcos, in Europa 
Mauros22. 

Es obvio que, con Urbano II, entramos en una lógica que supera los parámetros 
de la anterior idea de “reconquista pontificia”. Ya no se trataba de recuperar tie-
rras para la Iglesia, sus intereses o sus políticas de centralización litúrgica y doc-
trinal. Ahora lo que justificaba la movilización era la existencia de una Cristiandad 
que solo al papa correspondía liderar. El papa no actuaba en nombre de la Iglesia 
sino del propio Cristo, e Hispania era una parte irrenunciable de esa Cristiandad 
en la que el poder del papa no quería reconocer fronteras. Había nacido la idea de 
cruzada, una concepción cristocéntrica de la acción papal, tan aplicable a Tierra 
Santa como a la península ibérica. 

Como es evidente la idea de cruzada suponía una vuelta de tuerca más en la pre-
tensión pontificia de integrar de manera eficaz la península ibérica en el concierto 
de la Cristiandad. Por supuesto que Hispania no era una excepción en este desig-
nio, pero el combate contra el islam que se producía en sus tierras y su específica 
ideología reconquistadora sí constituía un elemento, que debidamente armoni-
zado con la idea de cruzada, resultaba especialmente apto para materializar esa 
integración. Dicho con otras palabras, la ideología reconquistadora identificada 
con ideología cruzadista, podía constituir una herramienta en manos de los pa-
pas para adquirir cotas de mayor control sobre los reinos ibéricos. 

Como es natural un objetivo semejante generó distintas respuestas en la penín-
sula, según ámbitos geográficos y tiempos cronológicos. En esas respuestas y 
en las correspondientes reacciones pontificias nos centraremos en las próximas 
páginas. Partiendo de este eje argumentativo, entre los siglos XI y XIII, pueden 

21   Kehr, Papsturkunden in Spanien, I, doc. 23, pp. 287-288, atribuyéndole fecha de 1089-1091; cit. 
Erdmann, The Origen of the Idea of Crusade, pp. 317-318, definiendo el documento como “one of the 
most important sources for the history of the crusading idea”.
22   Durán Gudiol, Colección Diplomática de la Catedral de Huesca, I, doc. 69, pp. 95-98.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     313

establecerse cuatro fases distintas en que las estrategias de papas y reyes pasan 
por momentos de convergencia más o menos forzada por las circunstancias y 
también de discrepancia abierta.

•	 La primera fase, la que precede y sigue a la convocatoria de la “primera 
cruzada”, es decir, los 70 años que transcurren entre 1065 y 1135, dibuja 
un panorama peninsular heterogéneo, un panorama en que las tentativas 
de desembarco ideológico del pontificado en Hispania, y sus resultados, 
generan, como veremos, respuestas distintas en los dos grandes ámbitos 
políticos peninsulares, el de la monarquía castellanoleonesa y el de la mo-
narquía navarroaragonesa.

•	 La segunda fase viene determinada por la incorporación formal del conjun-
to del espacio ibérico al movimiento cruzado a raíz de la “segunda cruza-
da”. Es un momento complejo en que las políticas castellanas, aragonesas 
y portuguesas fluctúan en sus compromisos con Roma, siendo, en todo 
caso, el ámbito castellanoleonés el más cambiante al respecto. La fase cu-
briría más o menos el período de 1135 a 1220.

•	 La tercera fase la protagoniza básicamente la monarquía castellanoleone-
sa en cuanto capitalizadora de la ofensiva contra el islam y no es otra que 
la de la réplica ibérica a Roma en forma de “cruzada hispanizada”. La pode-
mos situar entre 1220 y 1250.

•	 La cuarta fase, superpuesta en el tiempo a la anterior, es la de la respuesta 
pontificia a esta “cruzada hispanizada”, una respuesta en forma de proyecto 
“misional-cruzadista”. El momento cronológico se situaría entre 1225 y 1252.

3.	 Primera fase (1065-1135): El desembarco pontificio en la península ibérica: reconquista 
y cruzada

La primera fase, la que precede y sigue a la convocatoria de la “primera cruzada”, 
es decir, los setenta años que transcurren entre 1065 y 1135, dibuja, como hemos 
indicado, un panorama heterogéneo en la península ibérica, que, según ámbitos 
políticos —el castellanoleonés y el navarroaragonés fundamentalmente—, ge-
nera respuestas distintas al intento pontificio de hacerse eficazmente presente 
como referente de liderazgo ideológico para el conjunto del territorio ibérico. La 
del más poderoso de los reyes peninsulares, Alfonso VI de León y Castilla (1065-
1109), fue la de autoproclamarse emperador de Hispania, negociando, eso sí, la 
introducción del culto romano como elemento compensatorio frente al rechazo a 
las pretensiones soberanas del papa. Pero los otros reyes y príncipes peninsula-
res no reaccionaron con esta contundencia. Al revés, su menor capacidad política 



314    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

y el recelo frente al coloso castellanoleonés les impulsaron a blindar su debilidad 
mostrando una cara especialmente amable hacia el papa y, al menos en aparien-
cia, también a sus pretensiones.

El primero en hacerlo fue el rey aragonés Sancho Ramírez (¿1064?-1094) quien, 
aunque ajeno a la operación de Barbastro, pudo ver en ella un estímulo para va-
lorar las posibilidades que pudiera ofrecerle la cobertura pontificia cara a la con-
solidación de su endeble y amenazado reino. Sabemos que en 1068 viajó hasta 
Roma declarándose miles sancti Petri. Por si fuera poco, en torno a aquella fecha 
impuso el apostólico nombre de Pedro, inusual hasta entonces, a su primogé-
nito, y dos años después, tras repudiar a su primera esposa, contraía segundas 
nupcias con Felicia de Roucy, la hermana del valedor del pontificado, Ebles II de 
Roucy, que, como ya sabemos, poco después lideraría el proyecto papal de in-
tervención en la península ibérica23. Para entonces, y desde 1071, en San Juan 
de la Peña regía ya el rito romano24. De este modo, el rey aragonés aceptaba el 
argumentario papal que le presentaba Gregorio VII en 1074: la fidelidad a Roma 
se traduciría en obtención de honores y victoria sobre sus enemigos25.

Con todo, Sancho Ramírez no quiso tampoco mostrar excesivo servilismo hacia 
Roma porque los planes soberanistas del papa seguramente no acababan de 
gustarle. Por eso no es extraño que dilatara todo lo que pudo sus compromisos 
como vasallo de san Pedro consistentes en el pago de un censo de 500 mancusos 
anuales, que no hizo efectivo hasta 1089. Es verdad que el rey declaraba no ha-
berse comprometido hasta esa fecha en el pago, pero lo cierto es que la sumisión 
a Roma, y esa se produjo con toda seguridad en 1068, comportaba siempre un 
censo del que no hay noticia hasta esta tardía fecha26. 

Ese censo se consolidaría en el siguiente reinado, el de Pedro I (1094-1104), 
quien en 1099 pagaría juntas dos anualidades, después de que en 1095 Urbano 
II hubiera premiado la dependencia fiel del rey confirmándole su protección so-
bre el reino27. Pues bien, esa actualización del censo se producía dos años antes 
de que, leal a sus compromisos con Roma, Pedro I asumiera la cruz en 1101 pro-
bablemente en el monasterio de San Juan de la Peña28. Nos informa de ello un 
documento particular del monasterio pinatense en el que en la data se nos dice 

23   Lapeña Paúl, Sancho Ramírez, pp. 80-84.
24   Mansilla, La documentación pontificia, doc. 4, pp. 8-9.
25   Ibid., doc. 9, p. 16-17 y Laliena Corbera, La formación del Estado feudal, p. 303. 
26   Kehr, “Cómo y cuándo Aragón se hizo feudatario”, pp. 304 y 319 en que publica el correspondien-
te documento; Lapeña Paúl, Sancho Ramírez, p. 83; Laliena Corbera, La formación del Estado feudal, 
pp. 304-305. 
27   Kehr, “Cómo y cuándo Aragón se hizo feudatario”, pp. 304-305. La bula papal de 1095 en Mansi-
lla, La documentación pontificia, doc. 34, pp. 53-54.
28   Laliena Corbera, La formación del Estado feudal, pp. 192-193.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     315

que fue confeccionado in anno quando rex acepit crucem per ad Iherosolimita-
nis partibus29. Obviamente la referencia jerosolimitana no puede sino entender-
se en un sentido metafórico que ciertamente tiende a subrayar la centralidad de 
la idea de Jerusalén en la noción de cruzada. Las prohibiciones que ya Urbano 
II, y sobre todo su sucesor Pascual II (1099-1118), establecieron impidiendo la 
presencia de cruzados hispanos en Tierra Santa —y ello en consonancia con la 
importancia equiparadora que el pontificado concedía al escenario ibérico—, 
así lo parecen indicar. Y más aún el hecho de que aquel mismo año, en julio, se 
documente junto a Zaragoza una fortaleza bautizada con el nombre de Deus o 
vol —actual barrio de Juslibol—, justo cuando parece que bajo el Christi vexi-
llum, Pedro I intentaba sin éxito conquistar Zaragoza30. Fue por tanto Zaragoza, 
bajo la aureola del misticismo cruzado, la que fue objeto de atención militar por 
parte de este fiel hijo de la Iglesia. 

Esta dinámica de armonía con Roma que el reino de Aragón asumió con decisión 
bajo el reinado de Pedro I, acabó confirmándose bajo el de su hermano Alfonso I 
el Batallador (1104-1134). Se expresó con toda rotundidad a través de la empresa 
iniciada por su antecesor y solo por él consumada, la conquista de Zaragoza de 
1118, llevada a cabo después de que un concilio celebrado aquel año en Toulouse 
confirmara la via hispánica como alternativa similar a la jerosolimitana, un con-
cilio al que asistieron obispos ibéricos y que fue animado, si no directamente 
presidido, por el legado papal Bosón de Santa Anastasia, empeñado en impulsar 
la ofensiva peninsular contra el islam31. A la operación no le faltó de nada. Contó 
con una bula promulgada por el papa Gelasio II que presenta la novedad, luego 
extendida a las bulas dirigidas a Oriente, de que la indulgencia ya no solo se apli-
caba a los directos implicados en las operaciones militares, sino que, de manera 
fragmentada y de forma proporcional, afectaba a quienes contribuyeran de un 
modo u otro, incluyendo donaciones económicas32. Pero es que, además, en la 
mezquita sobre la que se levantaría el Pilar de una Zaragoza recién conquistada 
y amenazada por los almorávides, se hallaban milagrosamente los restos de san 
Braulio, un hallazgo que elevó la moral de los zaragozanos del mismo modo que 
la había elevado a los francos y antioquenos asediados por los turcos en 1098 el 

29   Ubieto Arteta, Colección diplomática de Pedro I, pp. 112-116.
30   El topónimo de la fortaleza en Ubieto Arteta, Colección diplomática de Pedro I, doc. 100, p. 352; y 
la referencia a la acción sobre Zaragoza —Petrus quoque rex Aragonensis cum infinita armorum mul-
titudine Cesaraugustam ciuitatem et Christi uexillo preliantem—, en una venta de Fernando Flaínez 
al abad de Sahagún de febrero de 1101; Herrero de la Fuente, Colección diplomática del monasterio de 
Sahagún, III, doc. 1065, pp. 409-410; Laliena Corbera, La formación del Estado feudal, p. 193. 
31   Rodamilans Ramos, “Los legados pontificios y la guerra”, p. 229; Flórez, España Sagrada, XXV, p. 
119. Goñi Gaztambide, Historia de la bula, pp. 71-73; O’Callaghan, Reconquest and Crusade, pp. 36-38; 
Lema Pueyo, Alfonso I el Batallador, pp. 113-135. 
32   Goñi Gaztambide, Historia de la bula, pp. 72-73; Bysted, The Crusade Indulgence, pp. 161 y 165.



316    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

hallazgo no menos milagroso de la santa lanza33. Aunque la cruzada de Zaragoza 
fue concebida por los musulmanes como un auténtico juicio de Dios34, sin embar-
go, su resultado no fue tan contundente como hubieran deseado las autoridades 
cristianas, obligando dos años después, en 1120, a Alfonso I, con ayuda de cruza-
dos aquitanos, a hacer frente a la reacción almorávide en, esta vez sí, la decisiva 
batalla campal de Cutanda35. 

Pero la concertación de intereses entre el pontificado y la monarquía nava-
rroaragonesa de Alfonso el Batallador tiene otro indicador de importancia, la 
constitución de las cofradías religioso-militares creadas por el rey con el fin 
de asegurar la decisiva incorporación de Zaragoza. En efecto, las de Belchite y 
Monreal fueron instituidas entre 1122 y 1124 bajo la atenta mirada de los lega-
dos pontificios36. Se trata de instituciones que merecen mucha más atención de 
la que normalmente se les ha dispensado. Es verdad que fueron experiencias 
fallidas y de muy corto recorrido, pero eso es lo que ocurre en ocasiones con los 
ensayos, y las cofradías fueron un ensayo, uno más, de los que puso en práctica 
el pontificado en el laboratorio peninsular cara a la consolidación de la cruzada 
en sus dos escenarios.

Para empezar, resulta sorprendente la contemporaneidad que presentan estas 
cofradías respecto a los primeros balbuceos del Temple en Ultramar. Es como si, 
bajo la presión de los reyes y la supervisión disciplinaria de la Iglesia, se estuvie-
ran ensayando fórmulas capaces de dar consistencia a uno y otro lado del Medite-
rráneo a una guerra santa que hacia 1120 en ambos frentes parecía llamada a una 
larga andadura. Se trataba de institucionalizar la cruzada mediante experimentos 
que fidelizaran a los cruzados encuadrándolos corporativamente. 

La fidelización del voto cruzado a corto plazo significaba mutar la condición 
laical de los cofrades y convertirlos en religiosos. No era tarea fácil. Clericalizar 
la milicia, por tanto, significaba pasar una línea roja muy marcada, y fue posible 
hacerlo en Tierra Santa donde la mística jerosolimitana forzaba situaciones lí-
mite, pero no así en Hispania donde un rey como Alfonso el Batallador, sin duda 
amigo de Roma y cercano a las inquietudes papales, aspiraba, no obstante, a 

33   Lacarra, Alfonso el Batallador, p. 82; Lema Pueyo, Alfonso I el Batallador, pp. 154-155; Dorronzoro, 
“El episcopado “batallador”, p. 13. Una visión crítica en Ubieto, Historia de Aragón, p. 47.
34   En efecto, la caída de Zaragoza fue literalmente descrita como un juicio de Dios ejecutado a 
través de un ejército cristiano percibido como una plaga de langostas y hormigas: Ibn Abī  Zar‘, Rawd. 
al-qirt.ās, I, pp. 317-318.
35   Lacarra, Alfonso el Batallador, pp. 80-81; García Fitz y Novoa Portela, Cruzados en la Reconquista, 
pp.77-78.
36   Ubieto, “La creación de la cofradía militar de Belchite”, pp. 200-226; Lema Pueyo, Alfonso I el Bata-
llador, p. 172; Rassow, “La Cofradía de Belchite”, pp. 200-226; Lema Pueyo, Colección de Alfonso I, doc. 
141, pp. 206-208.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     317

crear guerreros a todas luces de él dependientes y no religiosos obedientes a 
Roma. La fórmula ibérica de compromiso no religioso, y por tanto no estricta-
mente vitalicio de los nuevos cofrades, fue un primer paso que no fraguó en 
orden militar como sí ocurriría con el Temple37. 

Eso no significa que las cofradías no estuvieran moldeadas en el espíritu de cru-
zada. Tanto lo estaban que ni siquiera prescindían del referente jerosolimitano y 
para ello, por vez primera, planteaban una curiosa estrategia alternativa para la 
conquista de la Ciudad Santa: dirigirse allí a través de la Península, después de 
eliminar en ella a los sarracenos38. 

Sin duda, a los ojos del papa, Alfonso I el Batallador era un digno caudillo cru-
zado. Tanto que al final de su vida, y abandonando la idea de las cofradías, se 
decantó por la institución que mejor pudiera servir al ideal cruzado, y en la mente 
del papa la fórmula definitivamente triunfante fue la del Temple. Como es sabido 
a ella, y a otras dos instituciones jerosolimitanas no militarizadas, Santo Sepulcro 
y Hospital, legó sus reinos en su testamento39.

La buena predisposición que los reyes aragoneses mostraron hacia el liderazgo 
papal y su convergencia de intereses en torno a la idea de cruzada es también 
perfectamente rastreable en la Cataluña de comienzos del siglo XII. Aquí la figu-
ra clave fue el canónigo agustiniano Oleguer que llegó a ser abad de San Rufo 
de Aviñón, un centro irradiador de reformismo, y más tarde obispo de Barcelo-
na y arzobispo de Tarragona. Era un hombre próximo al conde catalán Ramón 
Berenguer III (1097-1131) y quien le inclinó a sumarse con entusiasmo a una 
cruzada predicada por Pascual II y organizada por Pisa en 1113 con el objeto de 
atacar la piratería mallorquina y liberar cautivos cristianos. Él mismo se hallaba 
comprometido con el impulso cruzadista de la restauración de la iglesia de Ta-

37   Hace años Elena Lourie reflexionó sobre la idea de que las cofradías aragonesas eran en efecto 
una suerte de ensayo que solo fructificó en el molde de la primera de las órdenes militares, la del 
Temple, pero ella no hacía sino modernizar la vieja teoría de que las órdenes militares provenían 
del ribāt. islámico, aunque ciertamente a través de una institución intermedia que no era otra que la 
cofradía de Belchite, cuya similitud con los ribāt.-s era, según la autora, sorprendente. Lourie, “The 
confraternity of Belchite”, pp. 167-170.
38   El argumento aparece explícitamente en los documentos constituyentes de ambas cofradías. En 
el de Monreal se alude significativamente al consejo que habría recibido el rey Alfonso, entre otros, 
del vizconde Gastón IV de Bearn, activo participante en la “primera cruzada”; en este documento, asi-
mismo, se especifica que la constitución de la cofradía era la de una militia Christi al modo de la de Je-
rusalén, y que su objetivo era derrotar a los sarracenos de citra mare y abrir el camino (iter aperire) para 
poder llegar a la Ciudad Santa. Véase Ayala Martínez, “Religiosidad Militar y Cancillería Regia”, pp. 47-72.
39   Lema Pueyo, Colección de Alfonso I, docs. 241 y 284, pp. 356-365 y 446-448. Sobre las motivaciones 
y circunstancias explicativas: Lourie, “The Will of Alfonso I”. Fue, no obstante, replicada por Forey, 
“The Will of Alfonso I”, y éste, a su vez, lo fue nuevamente por Lourie, “The Will of Alfonso I of Aragon 
and Navarre: a reply”. Véase Lema Pueyo, Alfonso I el Batallador, pp. 340-350.



318    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

rragona y, probablemente en 1123, el papa Calixto II le convertía en legado para 
la cruzada en Hispania40.

Y entre tanto, ¿qué pasaba en el flanco occidental de la Península? Alfonso VI 
al que vimos receloso ante los intentos del papa de restar soberanía a los mo-
narcas ibéricos, a lo largo de todo su reinado renunció a la presencia del papa 
a través de la guerra santa en sus dominios, al menos tal y como la concebía el 
pontificado. Pero en realidad lo que quiso hacer fue apoderarse, mucho antes 
de que lo hiciesen sus sucesores en el trono castellanoleonés, de esa iniciativa 
claramente papal —la idea de guerra santa— que no tardaría en convertirse en 
cruzada. Es más, podríamos llegar a sugerir que antes de que el papa Urbano 
hiciera su llamamiento a la cruzada, Alfonso VI llegó a plantear posiblemente 
una “cruzada sin papa”, y es que tras la inquietante amenaza que supuso para 
Toledo y la estabilidad de todos los dominios de Alfonso VI la desastrosa jor-
nada de Sagrajas frente a los almorávides en 1086, parece que el rey hizo un 
llamamiento —él y no el papa— a los nobles francos para que, como si estuvie-
ra convocando una auténtica guerra santa, le ayudaran a neutralizar el peligro. 
En todo caso es muy probable que todos ellos regresasen a sus bases tras un 
primer e infructuoso ataque a Tudela41.

No obstante, y al tiempo que avanzaba el reinado de Alfonso VI, el frente hispá-
nico de la cruzada fue haciéndose más vulnerable frente a los almorávides, y el 
papa Pascual II (1099-1118) quiso ensayar una aproximación mayor que conven-
ciera al rey de las ventajas de asumir el liderazgo pontificio en materia de cruza-
da. En octubre de 1100 le enviaba una misiva reconociéndolo como Hispaniarum 
rex, protegiendo espiritualmente sus dominios y excomulgando a quienes osaran 
combatirlos42. Era una manera de trasladar al rey las ventajas que se derivaban de 
un obediente respeto a Roma. 

La muerte de Alfonso VI y el desastre político y guerra civil en que se convirtió el 
reinado de su hija Urraca (1109-1126) dificultó la interacción del pontificado con la 
monarquía castellanoleonesa en materia de cruzada. Así, mientras el Aragón de Al-
fonso el Batallador se implicaba sin reservas en iniciativas cruzadas avaladas por 
el papa, Castilla y León, en plena crisis y sin activar el combate contra el islam, se 
alejaba de la esfera pontificia. De hecho, en 1124 el papa se veía obligado a enviar 
un legado específico para tratar de poner orden en tierras castellanoleonesas, el 

40   Hemos resumido su trayectoria y significación cruzadista en Ayala Martínez, “Iglesia, espiritua-
lidad y violencia”, pp. 348-353. La bula del nombramiento como legado no tiene año: Mansilla, La 
documentación pontificia, doc. 62, pp. 79-80. Cf. Goñi, Historia de la bula, p. 78. 
41   Reilly, Alfonso VI, pp. 214-217. Sobre la perspectiva de una “cruzada sin papa”, véase, Ayala Mar-
tínez, Las cruzadas, pp. 359-364. 
42   Historia Compostelana, lib. I, cap. IX, p. 88.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     319

cardenal Deusdedit, quien, efectivamente, decretó la “paz de Dios” in toto Hispa-
niae regno en el concilio de Valladolid de 112443.

4.	S egunda fase (1135-1212): Incorporación de la península ibérica a la cruzada universal

La segunda fase viene determinada por la incorporación formal del conjunto del 
espacio ibérico al movimiento cruzado a raíz de la llamada “segunda cruzada”. Es 
un momento complicado en que las políticas de los distintos reinos —Castilla y 
León, Aragón y Portugal— fluctúan en sus compromisos con Roma, aunque es sin 
duda el ámbito castellanoleonés el más cambiante en función de las circunstan-
cias. La fase cubre más o menos el período de 1135 a 1212.

A estas alturas, después de tres décadas desde la toma de Jerusalén, estaba claro 
que el sagrado deber de la guerra santa, normativizado por el pontificado en lo 
que más adelante se conocería como cruzada, era una realidad tan presente en 
la península ibérica que sustraerse a ello, como lo había intentado la monarquía 
castellanoleonesa hasta este momento, resultaba muy poco realista y contrapro-
ducente para los objetivos de la realeza. Así lo entendió ya Alfonso VII cuando 
accedió al trono en 1126. Y lo entendió así porque aspiraba a ser reconocido como 
el auténtico líder de la guerra santa peninsular. Ello influyó sin duda a la hora 
de no solo revitalizar el título imperial, que por primera vez había enarbolado su 
abuelo Alfonso VI, sino hacerlo políticamente efectivo escenificando una solemne 
proclamación imperial en la curia de León de 1135.

Ahora bien, la idea de imperio no era algo que pudiera entusiasmar al papa, y me-
nos teniendo en cuenta cómo se había instrumentalizado en la península ibérica 
como un medio de contrarrestar la proyección soberanista de Roma sobre ella. 
Por eso es por lo que el nuevo y flamante emperador Alfonso VII, que en la curia 
de León justificaba su título haciendo alarde de vasallos regios, incluidos algunos 
líderes musulmanes, es decir, expresando su hegemonía sobre la totalidad de 
Hispania, quiso hacer digerible su autoproclamación ofreciendo al papa integrar-
se formalmente en el movimiento cruzado.

Pero ese ofrecimiento es algo más complicado de lo que parece. Fue un ofrecimien-
to de última hora, y su causa inmediata no fue la de querer agradar al papa sino la 
de neutralizar las aspiraciones cruzadistas de su primo portugués, Alfonso Henri-
ques, que por aquellos años daba sus primeros y firmes pasos hacia la total inde-
pendencia respecto de León, y es que para este último subirse al carro de la cruzada 
era imprescindible para legalizar ante Roma sus aspiraciones de independencia. 

43   Ayala Martínez, Sacerdocio y Reino, pp. 411-412.



320    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

Tenemos pocas dudas de que el monarca portugués fue el responsable de “atraer 
la cruzada” a la Península, y para ello el papel de san Bernardo pudo ser cla-
ve44. A partir de sus predicaciones se organizaron tres grupos de cruzados que, 
comprometidos con el iter jerosolimitano, escogieron la vía ibérica y participaron 
decisivamente en la toma de Lisboa de octubre de 1147 con cerca de 200 navíos.

Pues bien, resulta bastante evidente que las iniciativas de Alfonso Henriques pro-
vocaron en Alfonso VII un efecto de estímulo que le llevó a disputar al monarca 
portugués el protagonismo que quería asumir atrayendo la cruzada a la Penín-
sula. Por eso, y para arrebatarle los méritos que pudiera adquirir ante el papa, 
Alfonso VII, cuando el proyecto portugués estaba ya en marcha, intentó neutrali-
zarlo solicitando de la Sede apostólica a comienzos de 1147 la consideración de 
cruzada para la campaña de Almería que planeaba y para la que contaba ya con 
el concurso italiano, catalán y navarro. Y efectivamente, a última hora, el papa 
decidió incluir en la segunda versión de la bula de cruzada Divina dispensatione 
de abril de 1147 una alusión al Rex Hispaniarum y al ejército que estaba dispuesto 
a organizar contra los musulmanes45. La conquista de Almería se produjo simultá-
neamente a la de Lisboa en octubre de 1147.

Lisboa y Almería suponen la incardinación formal de la Península en la cruzada, 
y a ello hay que añadir la toma de Tortosa en 1149, tras un asedio de más de un 
año, la única de las tres campañas que contó con una específica e importante 
bula de cruzada, la Omnibus qui christiana profesione promulgada por Eugenio 
III en junio de 114846. Concretamente esta acción estuvo bajo el signo e influencia 
de la abadía de San Rufo de Aviñón, tan conectada con los intereses del condado 
de Barcelona y particularmente beneficiada por Ramón Berenguer IV (1131-1162). 
No olvidemos que los condes eran entusiastas partidarios de una reforma ecle-
siástica mediante la que creían consolidar su posición política, y que esa reforma 
era defendida con decisión por los canónigos. No es por ello de extrañar que estu-
viera presente a lo largo del cerco de Tortosa y hasta su rendición el abad de San 

44   De la importancia de este papel hoy tenemos pocas dudas (Livermore, “The ‘Conquest of Lisbon”; 
Phillips, “St Bernard of Claivaux”, pp. 485-497; Phillips, “Ideas of crusade”, pp. 123-141; Phillips, The 
Second Crusade, pp. 136-167; Mattoso, Afonso Henriques, pp. 232-236). La mayoría de los especia-
listas sostiene la verosimilitud de una carta de san Bernardo dirigida a Alfonso Henriques de la que 
hasta hace muy poco se dudaba, y algunos siguen haciéndolo (Forey, “The siege of Lisbon”, pp. 1-13; 
Tyerman, Las guerras de Dios, p. 395). En esa carta, sin data, de la que en efecto no hay elementos 
que permitan desautorizarla sin más, Bernardo se dirigía a Alfonso como ilustri regi Portugallorum 
diciéndole que había recibido con alegría otra carta de su parte, y que tendría oportunidad de com-
probar los frutos de su petición (San Bernardo, Obras completas, VII, nº 308, pp. 926-929).
45   “Rex quoque Hispaniarum contra Saracenos de partibus illis potenter armatur, de quibus jam 
per Dei gratiam saepius triumphavit”. Patrología Latina 180, Eugenius III. Epistolae et privilegia, cols. 
1203-1204. Véase Ayala Martínez, “De Toledo a Las Navas”, p. 41.
46   Fernández de Navarrete, Disertación histórica, doc. 3, pp. 119-120.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     321

Rufo, Nicholas Breakspear —futuro papa Adriano IV— y algunos de los hermanos 
de su abadía47. Y por todo ello tampoco es extraño que sea esta importante bula 
papal la primera que se ajusta de forma más patente al modelo de las utilizadas 
para Jerusalén y el frente oriental, incluyendo la protección eclesiástica de fami-
lias y bienes de los cruzados movilizados.48

Pero estos especiales vínculos de los condes catalanes con Roma no obedecían 
a un único modelo de relación con la Sede apostólica. El rey portugués deseaba 
contar con esos mismos vínculos, pero el papa se mostraba algo reticente con él 
porque en aquellos momentos no veía con buenos ojos la fractura de un reino 
peninsular49. Por el contrario, los vínculos del conde de Barcelona era tan de-
seados por él como bien aceptados por el papa. Pero el caso castellanoleonés 
ofrece una peculiaridad. Alfonso VII se vio impelido por sus intereses a vincularse 
a la cruzada, pero lo hizo, sin duda, menos convencido que los otros príncipes 
peninsulares, y el papa, en cambio, deseaba hacer efectiva esa vinculación. De 
algún modo, lo pone de relieve el envío pontificio al emperador de la “rosa de 
oro” a raíz de la conquista de Almería50, pero, sobre todo, lo evidencia el envío a la 
península de un legado destinado a activar desde tierras castellanas el naciente 
espíritu cruzado. Ese es el sentido del concilio de Valladolid de 1155 presidido por 
el cardenal-legado Jacinto Bobbone51. 

Este deseo papal de no perder la tutela de la cruzada en la Península, y de modo 
especial en tierras castellanoleonesas, se vio incrementado a partir de este mo-
mento debido a dos circunstancias: la aparición en Hispania de los radicaliza-
dos mazemutos o almohades, un peligro real para la frontera de la Cristiandad 
occidental, y por el hecho de que, tras el paréntesis cisterciense de Eugenio III 
(1145-1153), acceden al pontificado nuevos papas de formación agustiniana. La 
cruzada, en buena parte, fue fruto del agustinismo, entendido como una corrien-
te espiritual que primaba el compromiso social de la vita apostolica sobre la reli-
giosidad contemplativa52. Esa corriente, que favorecía una concepción militante 

47   Smith, “The Abbot-Crusader”, p. 35.
48   Goñi Gaztambide, Historia de la bula, p. 86.
49   No olvidemos que solo en 1179 Roma reconocería formalmente el estatus regio de Alfonso Henri-
ques: bula Manifestum probatum de Alejandro III (Monumenta Henricina, doc. 9, pp. 19-21). 
50   Mansilla, La documentación pontificia, doc. 78, pp. 94-96.
51   Smith, “The Iberian Legations”, pp. 83 y 98. Entre las disposiciones de los treinta y dos cánones 
del concilio se hallaba la proclamación de la “tregua de Dios” en los períodos de Cuaresma-Pascua 
y Adviento-Navidad, así como la extensión a quienes, clérigos o laicos, participaran entonces en tam 
sanctum iter en defensa de la Cristiandad, de la indulgencia propia de Tierra Santa, quedando sus 
bienes y familias bajo la protección de la Iglesia. Goñi Gaztambide, Historia de la bula, pp. 87-88; Reilly, 
Alfonso VII, pp. 125-126; O’Callaghan, Reconquest and Crusade, pp. 47-48. 
52   Jaspert, “La reforma agustiniana”, pp. 375-420; Ayala Martínez, “Pontificado, cruzada y reinos”, 
p. 150.



322    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

y belicosa de la defensa de la Iglesia, se rearmaba ahora bajo la fuerte personali-
dad de papas como el efímero Anastasio IV (1153-1154) y, sobre todo, su sucesor 
Adriano IV (1154-1159), que había acompañado al ejército cruzado en la toma de 
Tortosa.

Precisamente a este último papa se deben dos iniciativas bastante significativas. 
La primera, en 1158 consistió en subrayar la importancia de la frontera ibérica 
como dique de protección de la Cristiandad animando a permutar el voto de pe-
regrinación a Jerusalén por un año de servicio a la orden del Temple en ella53. 
La segunda medida, un año después, fue desaconsejar una intervención anglo-
francesa en la Península sin el acuerdo previo de sus príncipes: el papa, buen co-
nocedor de la realidad peninsular, quería salvaguardar el liderazgo de la cruzada, 
pero sin dar motivos de recelo a sus responsables políticos a los que reconocía 
como instrumentos de la acción pontificia54.

La tutela papal sobre la cruzada, reforzada por la canonística bajo el pontificado 
de Alejandro III (1159-1181), fue contemplada con entusiasmo por Alfonso Henri-
ques que en 1179 vería compensada su vocación cruzada con el reconocimiento 
papal de la dignidad real55, y fue percibida con cierta indiferencia por el rey Alfon-
so II de Aragón (1162-1196) que, preocupado como estuvo por construir la Corona 
de Aragón, centró buena parte de su atención en el flanco catalán y ultrapirenaico 
y no tanto en unas expectativas cruzadas que pasaron a un segundo plano56. Para 

53   Kehr, Papsturkunden in Spanien, I, doc. 80, pp. 363-364.
54   En efecto Adriano IV explicaba a Luis VII de Francia que la campaña que en colaboración con 
Enrique II de Inglaterra estaba pensando materializar en la Península, debía ser reconsiderada a la 
luz de lo que expresaran al respecto la “Iglesia, los príncipes y el pueblo” del territorio afectado. El 
papa aprovechaba para mostrar al monarca francés hasta qué punto había sido contraproducente 
intervenir en Tierra Santa sin la debida consideración hacia las autoridades locales. (Patrología Latina, 
188, cols. 1615-1617; publ. parcial en Mansilla, La documentación pontificia, doc. 103, pp. 122-123). 
O’Callaghan, Reconquest and Crusade, p. 50.
55   Como ya hemos indicado fue a través de la bula Manifestum probatum de Alejandro III. Mediante 
ella, el pontífice saludaba a Alfonso, illustri Portugallensium regi, como quien, gracias a su esfuerzo 
bélico y a los combates llevados a cabo contra los musulmanes, “inimicorum christiani nominis in-
trepidus extirpator et propagator diligens fidei christiane”. Eso le convertía en un ejemplar princeps 
catholicus al que, dados sus servicios a la Iglesia, era justo compensar adecuadamente. Por ello su 
persona y la de sus herederos, así como el regnum Portucalense en su conjunto, quedaban bajo la 
protección papal con todas las nuevas tierras obtenidas gracias a la ayuda de Dios. A cambio, el 
monarca había fijado una asignación de dos marcos de oro en beneficio de la Sede apostólica cuyo 
colector sería el arzobispo de Braga (Monumenta Henricina, doc. 9, pp. 19-21). 
56   Entre 1166 y 1169, todavía en los años de minoría de su gobierno, se completó la integración de la 
Extremadura turolense en el reino de Aragón. Alcanzada ya la mayoría de edad, colaboró con Alfonso 
VIII en la conquista de Cuenca de 1177, y dos años después firmó con este último el tratado de Cazola 
que dibujaba el mapa de futuras conquistas para ambos reinos. Pero nada de ello hizo de Alfonso II 
un auténtico “rey cruzado”. Su vocación organizadora de la futura Corona de Aragón y su vinculación 
política y cultural con los territorios ultrapirenaicos absorbieron buena parte de su actividad regia. 
Sarasa Sánchez, “Alfonso II de Aragón”. 



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     323

Castilla, en cambio, más que para el reino privativo de León, la tutela papal se 
hacía insufrible. Así lo vivió Alfonso VIII (1158-1214), quien sin atender los reque-
rimientos pontificios a una unidad de acción bajo amenazas intervencionistas, 
hubo de arrostrar el desastre de Alarcos de 1195. Un desastre que le obligó tar-
díamente a reaccionar echándose en manos del papa en vísperas de Las Navas de 
Tolosa y participando en una coalición de reyes unidos en la cruzada57. 

5.	 Tercera fase (1213-1250): La réplica ibérica a Roma, una “cruzada 
hispanizada” 

La tercera fase la protagoniza básicamente la monarquía castellanoleonesa que 
supo monopolizar una buena parte de la ofensiva peninsular contra el islam y en 
ella, entre 1213 y 1250, cristaliza la “cruzada hispanizada” como una provocadora 
réplica ibérica a Roma. Aunque la estrategia papal había facilitado el acercamien-
to entre pontificado y reyes peninsulares posibilitando la victoriosa jornada de 
Las Navas en 1212, lo cierto es que el proceso de regionalización de la cruzada y 
su consiguiente “hispanización” inició entonces su irreversible carrera. Su prime-
ra gran manifestación formal fue la propia declaración papal contenida en la encí-
clica Quia maior de 1213 por la que Inocencio III convocaba la cruzada con destino 
a Oriente. En ella por vez primera en más de cien años se revocaban remisiones 
e indulgencias concedidas a quienes marcharan a combatir in Hispaniam con-
tra mauros, permaneciendo únicamente en beneficio de los propios hispanos58. 
Era un primer y decisivo reconocimiento de la hispanización de la cruzada, que, 
aunque luego algo matizada, se traduciría en la negativa de Honorio III a permi-
tir la permanencia en tierras portuguesas de los cruzados extrapeninsulares que 
habían participado en la conquista de Alcácer de 1217; el argumento entonces 
fue que el combate contra los sarracenos peninsulares era incumbencia de los 
propios hispanos59. 

Y así lo entendieron los “reyes cruzados” por excelencia, Fernando III de Castilla y 
León y Jaime I de Aragón, y así lo entendieron también los papas cuyo entusiasmo 
por la cruzada hispana fue decreciendo conforme su interés se centraba primero 
en la última gran movilización universal de cruzada bajo liderazgo papal, la “quin-
ta cruzada”, y después en su gran obsesión, la lucha contra Federico II en la que 
también quisieron implicar a la cruzada.

57   Ayala Martínez, “Pontificado, cruzada y reinos”, pp. 159-166.
58   “… Et propter eandem causam remissions et indulgentias hactenus a nobis concessas proceden-
tibus in Hispaniam contra mauros vel contra haereticos in Provinciam revocamus…” Goñi gaztambide, 
Historia de la bula, p. 132; Foreville, Lateranense IV, p. 36; Riley-Smith, pp. 141-142.
59   Ayala Martínez, “Honorio III, la Cruzada y la Península Ibérica”, pp. 424-428.



324    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

En efecto, una vez que se constató el fracaso de la “quinta cruzada”, los papas 
mostraron una actitud de dejación respecto a la cruzada peninsular que eviden-
cian las bulas dirigidas por Honorio III a Fernando III en 1225 en las que venía a 
confirmar que el combate contra los sarracenos de Ispanie era algo que le concer-
nía de modo especial a él y a alios Ispaniarum reges60, o la más que imprecisa bula 
que Gregorio IX dirigía en febrero de 1229 a su legado en Hispania Jean Halgrin 
de Abbeville, cardenal de Santa Sabina, seguramente teniendo en mente el reino 
de Aragón, y en la que se concedían indulgencias al “ejército cristiano si es que 
se produjera un ataque contra los moros”61. Es verdad, sin embargo, que Gregorio 
IX atendería sin reparos a conquista de Valencia dotándole de la correspondiente 
dimensión cruzadista, pero con ello no hacía sino seguir la línea de atención pre-
ferente del pontificado hacia los más disciplinados reyes aragoneses62.

No era el caso de Fernando III, que sería quien mejor capitalizaría el proceso de 
hispanización de la cruzada al servicio de un programa imperial de hegemonía 
peninsular en el que el espectacular avance territorial y el protagonismo en él 
de unas órdenes militares nacidas en territorio castellanoleonés, cada vez más 
mediatizadas por el poder real, desempeñaron un papel esencial63. 

6.	 Cuarta fase (1225-1252): La respuesta pontificia y su frustrado proyecto 
“misional-cruzadista”

La cuarta fase, superpuesta en el tiempo a la anterior, es la de la respuesta pontificia 
a la “cruzada hispanizada”, una respuesta que adopta la forma de proyecto “misio-
nal-cruzadista”. La fase puede situarse entre 1225 y 1252. La respuesta de los papas 
no era tanto a esa hispanización, favorecida en gran parte por la propia dejación del 
pontificado, como a la posibilidad de perder cuotas de influencia y poder ante reyes, 
especialmente el castellanoleonés, poco dóciles a la Sede apostólica. 

60   “… Licet negotium, quod geritur contra sarracenos Ispanie, sit universorum fidelium quia pro-
prium est Christi et fidei Christiane, ad te tamen et alios Ispaniarum reges non est dubium specialius 
pertinere, cum tuam et illorum terram ipsi detineant quamvis in totius Christianitatis obpropbrium 
occupatam…” Mansilla, Honorio III, doc. 576, pp. 431-432. Ayala Martínez, “Honorio III, la Cruzada y la 
Península Ibérica”, p. 464.
61   Domínguez Sánchez, Documentos de Gregorio IX, doc. 90, p. 113.
62   En 1237 Gregorio IX ordenaba al obispo de Barcelona que favoreciera el enrolamiento de los 
fieles de la provincia tarraconense para acudir a la toma de Valencia, salvo los de las diócesis de 
Pamplona y Calahorra-La Calzada, que no pertenecían al reino. Por eso ordenaba la predicación de la 
cruzada en toda la provincia salvo en esas dos diócesis. Domínguez Sánchez, Documentos de Gregorio 
IX, doc. 623, p. 501; doc. 626, p. 503 y doc. 639, p. 512.
63   Ayala Martínez, “Fernando III y las órdenes militares”. Por supuesto, que no faltó apoyo pontificio a 
las campañas militares de Fernando III, pero era un apoyo a remolque de las iniciativas del rey, y combi-
nado con amenazadoras advertencias hacia el intervencionismo creciente de la monarquía en la activi-
dad eclesiástica. Ayala Martínez, “Pontificado, Cruzada y Reinos de León”, pp. 172-174.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     325

Aquí es donde entra en juego una nueva estrategia pontificia de control ampara-
da en el celo misionero que, a nivel universal, el pontificado comienza a asumir 
como alternativa al patente fracaso de la cruzada contra el islam. Honorio III es el 
primer pontífice que valoró seriamente la construcción de una vía evangelizadora 
alternativa a la cruzada convencional. En 1219 había enviado al califa almoha-
de Abū Ya’qub Yūsuf al-Mustansir una solicitud de tolerancia y respeto para los 
cristianos que vivían en su tierra invocando la igualdad de todos los creyentes 
independientemente de cuál fuera su credo religioso64, pero fue a partir de que 
confirmara la reglas dominicana y franciscana, cuando la apuesta evangelizadora 
comienza a dibujarse como una alternativa de expansión de la fe alejada de plan-
teamientos estrictamente cruzados. Casi una generación después, Inocencio IV 
(1243-1254) encontrará la fórmula que permitiría complementar adecuadamente 
estas dos vías para el ensanchamiento de la fe. Para el papa la guerra santa no 
podía ser nunca el medio coactivo para alcanzar la conversión de los infieles: 
predicación y coacción eran sencillamente incompatibles. Ahora bien, sí podía ser 
lícito e incluso necesario utilizar la guerra como medio para facilitar la labor de los 
predicadores en tierra hostil65.

Pues bien, en este sentido planteamos la hipótesis de que esta nueva concepción 
fue la que intentó utilizar el papa para redirigir las iniciativas bélicas del rey Fer-
nando III al campo de la mediatización pontificia66. Y lo intentó cuando, una vez 
consumada la incorporación de Murcia y Andalucía a la Corona de Castilla, el mo-
narca se disponía a intervenir en África. Entraban en juego, por tanto, los intere-
ses de ambos, papa y rey. El primero asumiría la responsabilidad moral y por tan-
to el poder legitimador sobre la acción africana del monarca, mientras el segundo 
podía materializar un objetivo, el de lo que más adelante Alfonso X definiría como 
el fecho de allende, que no era sino la manifestación de una resucitada preten-
sión imperial67. ¿Obtendría, al fin, el rey de Castilla la ansiada bendición para sus 
pretensiones imperiales de hegemonía peninsular? Si este era el objetivo, cier-

64   “… ut in hoc nostre ac tue gentis non sit dispar conditio, set equum hinc inde humanitatis sola-
cium…” Mansilla, Honorio III, doc. 243, pp. 184-185.
65   En efecto, en este caso la guerra, debidamente autorizada por el papa, era legítima y necesaria, 
y ello porque la jurisdicción papal no se circunscribe únicamente al ámbito de la Cristiandad sino que 
la función de ‘vicario de Dios’ inherente a la responsabilidad pontificia no conoce límite, debiendo 
velar también por el cumplimiento de la ley natural y sus imperativos de convivencia en tierras de 
infieles. Tal doctrina quedó reflejada en un comentario —apparatus— a las decretales de Gregorio 
IX, publicado poco después de 1245. Kedar, Crusade and Mission, pp. 159-160. El texto del apparatus 
en p. 217. Véase. Tyerman, Cómo organizar una cruzada, p. 81.
66   Desarrollamos este tema en Ayala Martínez, “Fernando III y la cruzada hispánica”, pp. 23-45 y 
Ayala Martínez, “Empire and Crusade under Fernando III”, pp. 15-43.
67   Aunque la idea imperial de Fernando III ha sido objeto de discusión, desde hace tiempo hay 
pocas dudas acerca de su renovación a lo largo de su reinado. O’Callaghan, El Rey Sabio, pp. 189-190. 
Sirantoine, Imperator Hispaniae, pp. 384-386.



326    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

tamente nunca pudo comprobarse, porque la prematura muerte de Fernando III 
en 1252 frustró la intervención en África. Su hijo Alfonso X la retomó y también la 
asoció a su concepción imperial, pero esta última quiso ser fundamentada sobre 
presupuestos muy distintos a los hasta entonces utilizados por los monarcas cas-
tellanoleoneses, y durante algún tiempo, la nueva estrategia —vinculación del 
fecho de allende con el fecho del imperio— pareció dar sus frutos. No obstante, 
no mucho después de acceder al poder, volvería a convertirse en un espejismo 
irrealizable para el Rey Sabio68. 

Bibliografía 

Ayala Martínez, Carlos de, “Fernando III y las órdenes militares”, en Fernando III y 
su tiempo (1201-1252). VIII Congreso de Estudios Medievales, León, Fundación 
Sánchez Albornoz, 2003, pp. 67-101.

—	 Sacerdocio y Reino en la España Altomedieval. Iglesia y poder político en el Oc-
cidente peninsular, siglos VII-XII, Madrid, Sílex, 2008. 

—	 “On the Origins of Crusading in the Peninsula: The Reign of Alfonso VI (1065-
1109)”, Imago Temporis. Medium Aevum, 7 (2013), pp. 225-269 [versión españo-
la, ibid. pp. 499-537].

—	 “Religiosidad Militar y Cancillería Regia: El discurso sobre la Guerra Santa en el 
Reinado de Alfonso VII (1135-1157”, en João Albuquerque Carreiras y Carlos de 
Ayala Martínez (eds.), Cister e as Ordens Militares na Idade Média. Guerra, Igreja 
e Vida Religiosa, Tomar, Studium Cistercium et Militarium Ordinum, 2015, pp. 47-
72. 

—	 “De Toledo a Las Navas: La reconquista que se convierte en cruzada”, en Carlos 
de Ayala Martínez (ed), Órdenes militares, monarquía y espiritualidad militar en 
los reinos de Castilla y León (siglos XII-XIII), Granada, Universidad de Granada, 
2015, 1, pp. 13-44.

—	 “Fernando III y la Cruzada Hispánica”, Bulletin for Spanish and Portuguese His-
torical Studies, 42 (2017), pp. 23-45.

—	 “Honorio III, la Cruzada y la Península Ibérica”, en Carlos de Ayala Martínez y 
José Santiago Palacios Ontalva (eds.), Hombres de religión y guerra. Cruzada y 
guerra santa en la Edad Media peninsular (siglos X-XV), Madrid, Sílex, 2018, pp. 
419-465.

68   Ayala Martínez, “Alfonso X: sabiduría e imperio”, pp. 70-82.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     327

—	 “Empire and Crusade under Fernando III”, en Edward L. Holt y Teresa Wit-
combe (eds.), The Sword and the Cross. Castile-León in the Era of Fernando III, 
Leiden-Boston, Brill, 2020, pp. 15-43.

—	 “Papado y guerra contra el islam en la Península Ibérica, siglos VIII-XI”, Intus-
-Legere. Historia, 15 (2021), pp. 256-268.

—	 “Iglesia, espiritualidad y violencia: Obispos guerreros y órdenes militares. Si-
glo XII”, en Nikolas Jaspert (ed.), Ibero-Mediävistik. Grundlagen, Potentiale und 
Perspektiven eines internationalen Forschungsfeldes, Berlín, Lit Verlag, 2022, 
pp. 337-381.

—	 “Pontificado, Cruzada y Reinos de León y Castilla (siglos XII-XIII)”, Lusitania Sa-
cra, 48 (2023), pp. 145-175.

—	 “Alfonso X: sabiduría e imperio al servicio de un programa político”, en Carlos de 
Ayala Martínez, Javier Enrique Jiménez López de Eguileta y Rafael Sánchez Saus 
(eds.), Alfonso X, su reinado y su legado ocho siglos después, Sevilla, Editorial 
Universidad de Sevilla, 2023, pp. 63-82.

—	 Las cruzadas. Origen, desarrollo y crisis, Madrid, Sílex, 2024.

Bysted, Ane L., The Crusade Indulgence. Spiritual Rewards and the Theology of the 
Crusades, c. 1095-1216, Leiden-Boston, Brill, 2014.

Campo Hernández, Alberto del, González Echegaray, Joaquín, Freeman, Leslie G. y Casado 
Soto, José Luis (eds.), Beato de Liébana. Obras completas y complementarias, 
II. Documentos de su entorno histórico y literario, Madrid, Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 2004. 

Chesé Lapeña, Ramon (ed.), Col.lecció diplomática de Sant Pere d’Àger fins 1198, 2 
vols., Barcelona, Fundació Noguera, 2011.

Chevedden, Paul E., “Canon 2 of the Council of Clermont (1095) and the Crusade 
Indulgence”, Annuarium Historiae Conciliarum, 37 (2005), pp. 253-322.

—	 “The Islamic Interpretation of the Crusade: A New (Old) Paradigm for Under-
standing the Crusades”, Der Islam, 83 (2006), pp. 90-136.

Chibnall, Marjorie, The World of Orderic Vitalis. Norman Monks and Norman 
Knigths, Rochester, The Boydell Press, 1996.

Crónica Mozárabe de 754. Continuatio Isidoriana Hispana, Estudio, edición crítica y 
traducción J. Eduardo López Pereira, León, Centro de Estudios e Investigación 
“San Isidoro”, 2009.



328    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

Domínguez Sánchez, Santiago, Documentos de Gregorio IX (1227-1241) referentes a 
España, León, Universidad de León, 2004.

Dorronzoro Ramírez, Pablo, “El episcopado “batallador” en tiempos de Alfonso I 
de Aragón y Pamplona”, Estudios Medievales Hispánicos, 3 (2014), pp.7-42.

Durán Gudiol, Antonio, Colección Diplomática de la Catedral de Huesca, 2 vols, 
Zaragoza, CSIC, 1965.

Fernández de Navarrete, Martín, Disertación histórica sobre la parte que tuvieron los 
españoles en las guerras de ultramar o de las cruzadas, Madrid, Real Acade-
mia de la Historia, 1816.

Foreville, Raimunda, Lateranense IV. Historia de los concilios ecuménicos, 6/2, Vic-
toria, Eset, D.L., 1972 (orig. francés 1965).

Flórez, Enrique, España Sagrada, t. XXV. Iglesia de Tarragona, Guadarrama, Edito-
rial Revista Agustiniana, 2007 (1ª ed. 1770).

Flori, Jean, “Le vocabulaire de la reconquetê chrétienne dans les lettres de Grégoi-
re VII”, en Laliena, C. y Utrilla, J. (eds.), De Toledo a Huesca: Sociedades me-
dievales en transición a finales del siglo XI (1080-1100), Zaragoza, Institución 
Fernando el Católico, pp. 247-267.

—	 La guerra santa. La formación de la idea de cruzada en el Occidente cristiano, 
Madrid, Editorial Trotta-Universidad de Granada, 2003.

Forey, Alan J., “The Will of Alfonso I of Aragon and Navarre”, Durham University 
Journal 73 (1980-1981), pp. 59-65.

—	 “The siege of Lisbon and the Second Crusade”, Portuguese studies, 20 (2004), 
pp. 1-13.

García Fitz, Francisco y Novoa Portela, Feliciano, Cruzados en la Reconquista, Ma-
drid, Marcial Pons, 2014.

Goñi Gaztambide, José, Historia de la bula de cruzada en España, Vitoria, Editorial 
del Seminario, 1958.

Herrero de la Fuente, Marta, Colección diplomática del monasterio de Sahagún 
(857-1230), III (1073-1109), León. Centro de Estudios e Investigación “San Isi-
doro”, 1988.

Historia Compostelana, Introducción, traducción, notas e índices de Emma Fal-
que, Madrid, Ediciones Akal, 1994.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     329

Ibn Abī  Zar‘, Rawd. al-qirt.ās, trad. A. Huici Miranda, Valencia, Anubar, 1972, 2 vols.

Jaspert, Nikolas, “Capta est Dertosa, calvis christianorum: Tortosa and the cru-
sades”, en J. Phillips – M. Hoch (eds.), The Second Crusade. Scope and conse-
quences, Manchester, University Press, 2001, pp. 90-110.

—	 “La reforma agustiniana: un movimiento europeo entre ‘piedad popular’y ‘po-
lítica eclesiástica’”, en La reforma gregoriana y su proyección en la Cristiandad 
occidental. Siglos XI-XII, XXXII Semana de Estudios Medievales. Estella 18-22 
de julio de 2005, Estella, Gobierno de Navarra, 2006, pp. 375-420. 

Junyent i Subirà, Eduard, Diplomatari de la Catedral de Vic, sigles IX y X, Vic, Patro-
nat d’Estudis Osonencs, 1980-1996.

Kedar, Benjamin Z., Crusade and Mission. European Approaches toward the Mus-
lims, Princeton, Princeton University Press, 1988.

Kehr, Paul, Das Papsttum und der Katalanische Prinzipat bis zur Vereinigung mit 
Aragón, Berlin, Verlag der Akademie der Wissenschaften, 1926.

—	 Papsturkunden in Spanien. Vorarbeiten zur Hispania Pontificia, I. Katalanien, ii. 
Urkunden und Regesten, Berlin, Verlag der Akademie der Wissenschaften, 1926.

—	 Papsturkunden in Spanien. Vorarbeiten zur Hispania Pontificia, II. Navarra 
und Aragon, ii. Urkunden und Regesten. Berlin, Verlag der Akademie der Wis-
senschaften, 1928.

—	 “¿Cómo y cuándo se hizo Aragón feudatario de la Santa Sede?”, Estudios de 
edad Media de la Corona de Aragón, 1 (1945), pp. 285-326.

Lacarra, José María, “La conquista de Zaragoza”, Al-Andalus 12 (1947), pp. 65-96.

—	 Documentos para el estudio de la reconquista y repoblación del Valle del Ebro, 
2 vols., Zaragoza, Anubar, 1982.

—	 Alfonso el Batallador, Pamplona, Urgoiti Editores, 2018 (1ª ed. 1978).

Laliena Corbera, Carlos, La formación del Estado feudal. Aragón y Navarra en la 
época de Pedro I, Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses, 1996.

Lapeña Paúl, A.I., Sancho Ramírez, Rey de Aragón (¿1064?-1094) y Rey de Navarra 
(1076-1094), Gijón, Ediciones Trea, 2004.

Lema Pueyo, José Ángel, Alfonso I el Batallador, rey de Aragón y Pamplona (1104-
1134), Gijón, Ediciones Trea, 2008.



330    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

Livermore, Harold, “The ‘Conquest of Lisbon’ and its autor”, Portuguese studies, 6 
(1990), pp. 1-16.

Loewenfeld, Samuel (ed.), Epistolae Pontificum Romanorum ineditae, Leipzig, Veit, 
1885.

Lourie, Elena, “The Will of Alfonso I, ‘El Batallador’, King of Aragon and Navarre: a 
reassessment”, Speculum 50 (1975), pp. 635-651.

—	 “The confraternity of Belchite, the ribat and the Temple”, Viator. Medieval and 
Renaissance Studies 13 (1982), pp. 159-176.

—	 “The Will of Alfonso I of Aragon and Navarre: a reply to Dr. Forey”, Durham 
University Journal 77 (1984-1985), pp. 165-172.

Mansilla, Demetrio, La documentación pontificia hasta Inocencio III (965-1216), 
Roma, Instituto Español de Estudios Eclesiásticos, 1955.

—	 La documentación pontificia hasta Honorio III (1216-1227), Roma, Instituto Es-
pañol de Historia Eclesiástica, 1965.

Mattoso, José, D. Afonso Henriques, Lisboa, Temas e Debates, 2007.

Monumenta Henricina, vol. I, Coimbra, Comissão Executiva das Comemorações 
do V Centenário da Morte do Infante D. Henrique, 1960.

O’Callaghan, Joseph F., El Rey Sabio. El reinado de Alfonso X de Castilla, Sevilla, Uni-
versidad de Sevilla 1996 (orig. inglés 1993).

—	 Reconquest and Crusade in Medieval Spain, Philadelphia, University of Pennsyl-
vania Press, 2003.

Patrología Latina 180, Eugenius III. Epistolae et privilegia, París, Migne, 1855.

Patrología Latina 188, Orderici Vitalis Historia Ecclesiastica [et] Anastasii IV et Adria-
ni IV Epistolae et privilegia, París, Migne, 1855.

Phillips, Jonathan, “St Bernard of Claivaux, the Low Countries and the Lisbon 
letter of the Second Crusade”, Journal of Ecclesiastic History, 48 (1997), pp. 
485-497.

—	 “Ideas of crusade and holy war in De Expugnatione Lyxbonensi (The Conquest 
of Lisbon)”, Studies in Church History, 36 (2000), pp. 123-141.

—	 The Second Crusade: Extending the Frontiers of Christendom, New Haven–
London, Yale University Press, 2007.



PONTIFICADO Y GUERRA CONTRA EL ISLAM EN LA PENÍNSULA IBÉRICA (SIGLOS XI-XIII)     331

Portela, Ermelindo y Pallares, María del Carmen, “Compostela y Jerusalén. Recon-
quista y cruzada en el tiempo de Diego Gelmírez”, en José María Mínguez y 
Gregorio del Ser Quijano (eds.), La Península en la Edad Media treinta años 
después. Estudios dedicados a José-Luis Martín, Salamanca, Ediciones Univer-
sidad de Salamanca, 2006, pp. 271-285.

Purkis, William J., Crusading Spirituality in the Holy Land and Iberia, c. 1095-c. 1187, 
Woodbridge, The Boydell Press, 2008. 

Rassow, Peter, “La Cofradía de Belchite”, Anuario de Historia del Derecho Español, 
3 (1926), pp. 200-226.

Reilly, Bernard F., El Reino de León y Castilla bajo el Rey Alfonso VI (1065-1109), To-
ledo, Instituto Provincial de Investigaciones y Estudios Toledanos, 1989 (orig. 
inglés 1987). 

—	 The Kingdom of León-Castilla under King Alfonso VII, 1126-1157, Philadelphia, 
University of Pensylvania Press, 1998.

Riley-Smith, Jonathan, The Crusades. A Short History, New Haven, Yale University 
Press, 1996.

Rodamilans Ramos, Fernando, “Los legados pontificios y la guerra en la Península 
Ibérica (ss. X-XII)”, Revista de Historia Militar, 1 extraordinario (2018), pp. 197-
268.

Sarasa Sánchez, Esteban, “Alfonso II de Aragón”, en Real Academia de la Historia, 
Diccionario Biográfico electrónico (en red http://dbe.rah.es).

San Bernardo, Obras completas, VII. Cartas, ed. Monjes Cistercienses de España, 
Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1990.

Sénac, Philippe. y Laliena Corbera, Carlos, 1064, Barbastro. Guerra santa y yihad en 
la España medieval, Madrid, Alianza Editorial, 2020.

Sirantoine, Hélène, Imperator Hispaniae. Les idéologies impériales dans le 
royaume de León (IXe- XIIe siècles), Madrid, Casa de Velázquez, 2012.

Smith, Damian J., “The Abbot-Crusader: Nicholas Breakspear in Catalonia”, en 
Brenda Bolton y Anne J. Duggan (eds.), Adrian IV the English Pope (1154-1159). 
Studies and Texts, Aldershot, Routledge, 2003, pp. 29-39.

—	 “The Iberian Legations of Cardinal Hyacinth Bobone”, en John Doran y Damian 
J. Smith (eds.), Pope Celestine III (1191-1198). Diplomat and Pastor, Aldershot, 
Ashgate, 2008, pp. 81-111.

http://dbe.rah.es


332    CARLOS DE AYALA MARTÍNEZ

Tyerman, Christopher, Las guerras de Dios. Una nueva historia de las cruzadas, 
Barcelona, Crítica, 2007 (orig. inglés 2006).

—	 Cómo organizar una cruzada. El trasfondo racional de las guerras de Dios, Bar-
celona, Crítica, 2016 (orig. inglés 2015).

Ubieto Arteta, Antonio, Colección diplomática de Pedro I de Aragón y Navarra, Za-
ragoza, CSIC - Escuela de Estudios Medievales, 1951.

—	 “La creación de la cofradía militar de Belchite”, Estudios de Edad Media de la 
Corona de Aragón, 5 (1952), pp. 427-434.

—	 Historia de Aragón. Literatura medieval I, Zaragoza, Anubar, 1981.

Zimmermann, Harald (ed.), Papsturkunden 896-1046, 2 vols, Viena, Verlag der Ös-
terreichischen Akademie der Wissenschaften, 1984.



23

Nº 23

E
L
 P

A
P
A

D
O

 Y
 L

O
S 

R
E
IN

O
S 

H
IS

P
Á

N
IC

O
S
 E

N
 L

A
 E

D
A

D
 M

E
D

IA

EL PAPADO Y LOS REINOS HISPÁNICOS 
EN LA EDAD MEDIA

Jorge Díaz Ibáñez, María José Cañizares Gómez y Mário Farelo (Coords.)

Jo
rg

e 
D

ía
z 

Ib
áñ

ez
, M

ar
ía

 Jo
sé

 C
añ

iz
ar

es
 G

óm
ez

 y
 M

ár
io

 F
ar

el
o 

(C
oo

rd
s.

)

9 7 8 8 4 0 9 7 9 5 1 2 3

ISBN 978-84-09-79512-3


	A
	B
	_Hlk175672175
	_Hlk175672205
	_Hlk175672246
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk159487853
	_Hlk183076481
	_Hlk183086232
	_Hlk130381986
	_Hlk130382059
	_Hlk130377629
	_GoBack
	_Hlk173920603
	_Hlk173920837
	_Hlk173921202
	_Hlk173921245
	_Hlk173921579
	_Hlk173921652
	_Hlk173921723
	_Hlk173921754
	_Hlk173921973
	_Hlk173922038
	_Hlk173922247
	_GoBack
	_Hlk187233982
	_Hlk189772533
	_Hlk189685563
	_Hlk189683678
	_Hlk189666966
	_Hlk189770507
	_Hlk189759557
	_Hlk189685824
	_Hlk189683934
	_Hlk189684894
	_Hlk189669726
	_Hlk189840360
	_Hlk189683616
	_Hlk189683343
	_Hlk189684074
	_Hlk189683694
	_Hlk189840293
	_Hlk189683574
	_Hlk189684681
	_Hlk115429859
	_Hlk189685779
	_Hlk115429928
	_Hlk189685861
	_Hlk189664966
	_Hlk189665026
	_Hlk189665240
	_Hlk189665218
	_Hlk189666045
	_Hlk189665930
	_Hlk189665372
	_Hlk189666243
	_Hlk189666896
	_Hlk189666737
	_Hlk189666423
	_Hlk189669287
	_Hlk189669354
	_Hlk189669519
	_Hlk189670148
	_Hlk189744830
	_Hlk189669996
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	Introducción
	La Iglesia hispano-visigoda y el papado

	La iglesia hispano-visigoda frente al papado: 
entre la comunión y el desencuentro
	Pablo C. Díaz Martínez 
	De la época de la Reforma Gregoriana a los umbrales del Papado de Aviñón


	Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre Braga y Roma (siglos XI-XII)
	Francesco Renzi 

	La Divisio Wambae: un falso al servicio de la reforma gregoriana (ss. XI-XII)
	Iván García Izquierdo 

	León, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: 
una primera aproximación a la figura de la reina 
como agente diplomático
	Sonia Campos Cuadrado 

	Continuidades y novedades en la intervención del papado en los reinos hispánicos con la reforma gregoriana
	Fernando Rodamilans Ramos 

	El recurso a la autoridad papal en las relaciones entre las Diócesis de Urgell y Roda-Barbastro (siglos xi y xii)
	Pablo Acal Maravert 

	Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia gallega hasta el tiempo de los primeros trastámara: una lectura en la construcción de los espacios políticos peninsulares
	Xosé M. Sánchez Sánchez 

	Alfonso X Emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
	Óscar Villarroel González 

	La excomunión del Rey Pedro el Grande y su acusación como debitorem et violatorem publicum durante la guerra de las vísperas sicilianas
	Guifré Colomer Pérez 
	Edición de fuentes y diplomática pontificia


	Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpretación e investigación
	Klaus Herbers

	Las supplicationes Romano Pontifici. 
Posibilidades de estudio
	Santiago Domínguez Sánchez 

	Un cartulario para los diplomas pontificios: 
el bulario de San Millán de la Cogolla (siglo xiii)
	Leticia Agúndez San Miguel 

	Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de la Catedral de León. Estudio diplomático
	Javier Domingo Pérez 
	Papado, guerra y fiscalidad


	Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica
	(siglos XI-XIII) 
	Carlos de Ayala Martínez

	Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragón en el siglo XXI: sólidos cimientos para nuevos enfoques
	Esther Tello Hernández
	El papado de Aviñón, el Cisma y el Conciliarismo


	Monarquías hispanas y pontificado en tiempos de asedio a la autoridad pontificia
	Vicente Ángel Álvarez Palenzuela 

	Entre dos capelos y una corona. 
El conflictivo cardenalato de Jaume de Prades en tiempos del Cisma de Occidente
	Eduard Juncosa Bonet

	La embajada aragonesa al concilio de Constanza 
(1416-1418): entre peticiones y reivindicaciones históricas 
	María José Cañizares Gómez

	Presentación de recursos a la sede apostólica por parte de los vasallos del arzobispo y del cabildo de Toledo
	Jorge Fernández Toribio 

	Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Fernández de Frías y el final del Cisma de Occidente
	Jorge Díaz Ibáñez

	Il papa, il re, il principe e l’infante: la guerra civile portoghese alla luce delle fonti vaticane
	Giulia Rossi Vairo

	Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale durant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
	Mário Farelo 

	In personam sui familiaris: studying the familia of cardinal Antão Martins de Chaves using the registers of supplications (1439-1447)
	André Moutinho Rodrigues 
	Hacia una nueva forma de soberanía pontificia a fines de la Edad Media y en los umbrales de la modernidad


	La actuación del papado en las reformas de los monasterios y conventos de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
	Juan A. Prieto Sayagués

	Las misiones en la curia de Francisco de Toledo, deán de Toledo y obispo de Coria (ca. 1454-1479)
	Diego González Nieto

	Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un encuentro entre Julio II y 
Fernando el Católico
	Álvaro Fernández de Córdova 

	Los Reyes Católicos y la investidura de 1501.
El inicio de la negociación con el Papado por el reino de Nápoles
	Luis Fernando Fernández Guisasola 

	Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropolitane: el proyecto de control de la iglesia de navarra por la monarquía Foix-Albret (1492-1507)
	Álvaro Adot Lerga 

	Los cardenales como elemento de conexión entre el papado y los municipios en la Corona de Aragón medieval: el caso de Antoni Cerdà (1449-1459)
	Albert Cassanyes Roig 


	14-EL-PAPADO-(web)
	_Hlk175672175
	_Hlk175672205
	_Hlk175672246
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk159487853
	_Hlk183076481
	_Hlk183086232
	_Hlk130381986
	_Hlk130382059
	_Hlk130377629
	_GoBack
	_Hlk173920603
	_Hlk173920837
	_Hlk173921202
	_Hlk173921245
	_Hlk173921579
	_Hlk173921652
	_Hlk173921723
	_Hlk173921754
	_Hlk173921973
	_Hlk173922038
	_Hlk173922247
	_GoBack
	_Hlk187233982
	_Hlk189772533
	_Hlk189685563
	_Hlk189683678
	_Hlk189666966
	_Hlk189770507
	_Hlk189759557
	_Hlk189685824
	_Hlk189683934
	_Hlk189684894
	_Hlk189669726
	_Hlk189840360
	_Hlk189683616
	_Hlk189683343
	_Hlk189684074
	_Hlk189683694
	_Hlk189840293
	_Hlk189683574
	_Hlk189684681
	_Hlk115429859
	_Hlk189685779
	_Hlk115429928
	_Hlk189685861
	_Hlk189664966
	_Hlk189665026
	_Hlk189665240
	_Hlk189665218
	_Hlk189666045
	_Hlk189665930
	_Hlk189665372
	_Hlk189666243
	_Hlk189666896
	_Hlk189666737
	_Hlk189666423
	_Hlk189669287
	_Hlk189669354
	_Hlk189669519
	_Hlk189670148
	_Hlk189744830
	_Hlk189669996
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	Introducción
	La Iglesia hispano-visigoda y el papado

	La iglesia hispano-visigoda frente al papado: 
entre la comunión y el desencuentro
	Pablo C. Díaz Martínez 
	De la época de la Reforma Gregoriana a los umbrales del Papado de Aviñón


	Un arzobispado medieval en marcha. Viajes, legaciones y relaciones entre Braga y Roma (siglos XI-XII)
	Francesco Renzi 

	La Divisio Wambae: un falso al servicio de la reforma gregoriana (ss. XI-XII)
	Iván García Izquierdo 

	León, Cluny y el papado bajo el reinado de Urraca I: 
una primera aproximación a la figura de la reina 
como agente diplomático
	Sonia Campos Cuadrado 

	Continuidades y novedades en la intervención del papado en los reinos hispánicos con la reforma gregoriana
	Fernando Rodamilans Ramos 

	El recurso a la autoridad papal en las relaciones entre las Diócesis de Urgell y Roda-Barbastro (siglos xi y xii)
	Pablo Acal Maravert 

	Papas, reyes, reinos y encargos. Las comisiones pontificias a la iglesia gallega hasta el tiempo de los primeros trastámara: una lectura en la construcción de los espacios políticos peninsulares
	Xosé M. Sánchez Sánchez 

	Alfonso X Emperador: dos cartas inéditas desde la curia pontificia
	Óscar Villarroel González 

	La excomunión del Rey Pedro el Grande y su acusación como debitorem et violatorem publicum durante la guerra de las vísperas sicilianas
	Guifré Colomer Pérez 
	Edición de fuentes y diplomática pontificia


	Las nuevas ediciones de la historia pontificia. Posibilidades de interpretación e investigación
	Klaus Herbers

	Las supplicationes Romano Pontifici. 
Posibilidades de estudio
	Santiago Domínguez Sánchez 

	Un cartulario para los diplomas pontificios: 
el bulario de San Millán de la Cogolla (siglo xiii)
	Leticia Agúndez San Miguel 

	Unas litterae gratiosae del concilio de Basilea conservadas en el Archivo de la Catedral de León. Estudio diplomático
	Javier Domingo Pérez 
	Papado, guerra y fiscalidad


	Pontificado y guerra contra el islam en la península ibérica
	(siglos XI-XIII) 
	Carlos de Ayala Martínez

	Los estudios sobre fiscalidad pontificia en la Corona de Aragón en el siglo XXI: sólidos cimientos para nuevos enfoques
	Esther Tello Hernández
	El papado de Aviñón, el Cisma y el Conciliarismo


	Monarquías hispanas y pontificado en tiempos de asedio a la autoridad pontificia
	Vicente Ángel Álvarez Palenzuela 

	Entre dos capelos y una corona. 
El conflictivo cardenalato de Jaume de Prades en tiempos del Cisma de Occidente
	Eduard Juncosa Bonet

	La embajada aragonesa al concilio de Constanza 
(1416-1418): entre peticiones y reivindicaciones históricas 
	María José Cañizares Gómez

	Presentación de recursos a la sede apostólica por parte de los vasallos del arzobispo y del cabildo de Toledo
	Jorge Fernández Toribio 

	Entre Pisa, Roma y Constanza. El cardenal Pedro Fernández de Frías y el final del Cisma de Occidente
	Jorge Díaz Ibáñez

	Il papa, il re, il principe e l’infante: la guerra civile portoghese alla luce delle fonti vaticane
	Giulia Rossi Vairo

	Les Portugais ont-ils connu un enracinement dans la Curie pontificale durant la Papauté d’Avignon et le Grand Schisme?
	Mário Farelo 

	In personam sui familiaris: studying the familia of cardinal Antão Martins de Chaves using the registers of supplications (1439-1447)
	André Moutinho Rodrigues 
	Hacia una nueva forma de soberanía pontificia a fines de la Edad Media y en los umbrales de la modernidad


	La actuación del papado en las reformas de los monasterios y conventos de Castilla en la Baja Edad Media: intervenciones y respuestas
	Juan A. Prieto Sayagués

	Las misiones en la curia de Francisco de Toledo, deán de Toledo y obispo de Coria (ca. 1454-1479)
	Diego González Nieto

	Las frustradas vistas de Ostia (1507): razones y prevenciones para un encuentro entre Julio II y 
Fernando el Católico
	Álvaro Fernández de Córdova 

	Los Reyes Católicos y la investidura de 1501.
El inicio de la negociación con el Papado por el reino de Nápoles
	Luis Fernando Fernández Guisasola 

	Que le eglize de Nostre Dame de Panplone soit eslevé en eglize metropolitane: el proyecto de control de la iglesia de navarra por la monarquía Foix-Albret (1492-1507)
	Álvaro Adot Lerga 

	Los cardenales como elemento de conexión entre el papado y los municipios en la Corona de Aragón medieval: el caso de Antoni Cerdà (1449-1459)
	Albert Cassanyes Roig 


	C

